
  27 
 

 

BAB II 

SEJARAH BERDIRINYA SANGGAR PANJI ASMARA 

DI KABUPATEN CIREBON 

2.1 Awal Perkembangan Tari Topeng di Cirebon 

Tari topeng merupakan salah satu kesenian yang sudah dikenal oleh banyak 

masyarakat di Indonesia. Kesenian ini sudah tersebar di beberapa wilayah seperti 

di Jawa Barat, Jawa Tengah, Jawa Timur, Yogyakarta, dan DKI Jakarta. Kesenian 

ini diyakini sudah ada sejak berkembangnya Kerajaan Majapahit di sekitar 1300 

dan 1400 masehi.30 Pada masa tersebut, tari topeng tidak hanya digunakan sebagai 

pertunjukan atau hiburan bagi para tamu kerajaan, melainkan memiliki makna 

keagamaan pada kepercayaan Hindu yaitu untuk upacara keagamaan yaitu sebagai 

penghubung dengan para leluhur nenek moyang dan menjadikan kesenian ini 

sebagai salah satu upacara pemujaan (kultus) pribadi raja sebagai titisan dewa 

tertentu. Maka dari itu pertunjukan topeng pada masa itu hanya diperbolehkan 

untuk raja-raja atau orang-orang tertentu yang ditunjuk untuk upacara tertentu.31  

Pada masa kesultanan Demak Kesenian ini mengalami perubahan dalam 

makna dan sifatnya yang pada saat itu sejalan dengan penyebaran agama Islam di 

Jawa, dan akhirnya berkembang hingga ke wilayah Keraton Cirebon.32 Menurut 

                                                           
30 Dede Wahidin, Potensi Kesenian Daerah Cirebon, ed. Wahyoe Koesoemah et al. 

(Cirebon: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kota Cirebon, 2006), hlm. 14. 
31 R. I. Maman Suryaatmadja, Topeng Cirebon Dalam Perkembangan, Penyebaran Serta 

Peranannya Dalam Masyarakat Jawa Barat Khususnya Di Daerah Cirebon (Bandung: Washington 

D.C. : Library of Congress Photo Duplication Service; Jakarta: The LC Office, 1988), hlm. 30. 
32 Suryadi et al., Kujang, Bedog, Dan Topeng, I. (Bandung: Yayasan Pusat Studi Sunda, 

2008), hlm. 81. 



28 
 

 
 

tradisi Jawa tari topeng diciptakan oleh Sunan Kalijaga yang digunakan untuk 

menyebarkan agama Islam di pulau Jawa, kesenian ini digunakan karena melihat 

rakyat yang belum sepenuhnya melepaskan kepercayaan lama mereka, sehingga 

kesenian ini dimanfaatkan untuk menjadi media penyebaran agama Islam. Sunan 

Kalijaga mengemas kembali tarian ini dengan menggunakan cerita rakyat yaitu 

menceritakan Wayang Purwa atau cerita-cerita Panji dan Menak yang disebut 

dengan tari lakon karena strukturnya menjelaskan suatu cerita. Kesenian ini 

diyakini mulai masuk ke wilayah Cirebon karena dibawa oleh para seniman yang 

melakukan bebarang bersamaan dengan dimulainya syiar Islam di Cirebon sekitar 

abad ke 14 sampai 15.33 Melihat berkembangnya kesenian ini di wilayah Cirebon, 

Sunan Gunung Jati yang pada saat itu sedang melakukan dakwah penyebaran 

agama Islam di Cirebon mengemas ulang kesenian ini untuk digunakan sebagai 

media penyebaran agama Islam dibantu dengan Sunan Kalijaga dan putranya yaitu 

Sunan Panggung yang merupakan seorang seniman wayang dan topeng di 

Kesultanan Demak.34 

Kesenian tari topeng semakin berkembang dan menyebar di wilayah Cirebon 

semenjak Sunan Panggung mengajarkan kesenian ini kepada muridnya yang 

bernama Pangeran Bagusan, dari Pangeran Bagusan kemudian diajarkan kepada 

anak cucunya sehingga menyebar ke desa-desa di wilayah Cirebon.35 Dalam misi 

penyebaran agama Islam Sunan menggunakan metode “ngentir” atau hanyut yang 

                                                           
33 Een Herdiani, Retno Dwimarwati, and Yulli Adam Panji Purnama, Tari Topeng Cirebon 

Pada Masa Islam Hingga Pasca Kemerdekaan, I. (Bandung: Sunan Ambu ISBI Press, 2019), hlm. 

48. 
34 Suryaatmadja, Topeng Cirebon Dalam Perkembangan, Penyebaran Serta Peranannya 

Dalam Masyarakat Jawa Barat Khususnya Di Daerah Cirebon, hlm. 31. 
35 Ibid., hlm. 32. 



29 
 

 
 

artinya Sunan melakukan secara langsung dakwah dengan diiringi pertunjukan 

dengan imbalan mengucapkan kalimat syahadat.36 Selain digunakan sebagai media 

penyebaran agama Islam, kesenian ini menjadi salah satu media hiburan yang 

sering dilakukan bagi kaum bangsawan di Keraton. Sekitar tahun 1720 kesenian ini 

sudah dilakukan di Keraton Kasepuhan dengan cara mengundang para seniman dari 

desa-desa untuk melakukan pertunjukan di keraton terutama pada hari besar Islam, 

hajatan, dan tradisi adat. Seniman yang tampil di keraton akan diberikan imbalan 

berupa pemberian tanah garapan dan pemberian gelar “Ki” atau “Nyi”.37 Pada tahun 

1860 adanya campur tangan Belanda di Keraton Cirebon yang memiliki misi untuk 

menguasai Cirebon dan menyebabkan para seniman yang merasa tidak betah hidup 

di wilayah sekitar keraton karena kesenian ini dibatasi, namun hingga abad ke 19 

sampai 20 kesenian ini tetap berjalan dan dilindungi oleh pihak Keraton meskipun  

Belanda mulai menguasai wilayah Cirebon.38  

Sekitar tahun 1914 kesenian topeng mulai keluar dari tembok keraton karena 

pihak Keraton tidak memiliki cukup dana untuk memelihara semua kesenian 

keraton. Akibatnya, para penari dan penabuh gamelan mencari sumber pendapatan 

di luar keraton dan kesenian ini menyebar dan menjadi kesenian rakyat. Adanya 

persebaran seniman topeng di wilayah Cirbon sehingga munculnya tipologi tari 

topeng Cirebon, seperti di Desa Palimanan, Slangit, Gegesik, dan Losari.39 Seniman 

yang tersebar di beberapa wilayah tersebut membuat pertunjukkan tari topeng 

semakin berkembang yaitu karena adanya kegiatan bebarang (mengamen). 

                                                           
36 Ibid., hlm. 45. 
37 Herdiani, Dwimarwati, and Adam Panji Purnama, Op.Cit. , hlm. 54. 
38 Ibid.,, hlm. 53. 
39 Ibid., hlm. 55. 



30 
 

 
 

Kegiatan ini  biasanya dilakukan pada saat musim paceklik, yakni ketika dalang 

topeng dan para nayaga (sebagian besar adalah petani) tidak bisa menggarap 

sawahnya, sehingga mereka melakukan bebarang ke daerah lain untuk mencari 

nafkah.40 Adanya kegiatan bebarang maka penampilan tari topeng semakin 

berkembang yang menyebabkan tari topeng memiliki gaya atau tipe yang berbeda-

beda, salah satunya adalah tari topeng Gaya Slangit.41 

2.2 Kesenian Tari Topeng Gaya Slangit  

Tari topeng gaya Slangit merupakan tarian topeng yang sebutannya diambil 

dari nama asal desa dalang topeng yaitu dari Desa Slangit, Kecamatan Klangenan, 

Kabupaten Cirebon. Topeng di Desa Slangit ini dikembangkan oleh kelompok 

topeng keluarga dengan dalangnya bernama Krian. Pada tahun 1879 -1954 

kemudian diturunkan kepada anaknya yang bernama Madaham Arja. Pada masa 

Arjalah Topeng Slangit mulai terkenal. Para penarinya juga dapat menabuh 

gamelan. Arja pernah mendapat surat pengangkatan dari Sultan Cirebon sebagai 

seniman Tari Topeng di Keraton.42 Arja menikah dengan Nyi Wuryati yang 

merupakan seorang dalang topeng keturunan Sunan Panggung dari garis keturunan 

Pangeran Bagusan.43 Ki Arja tinggal di Desa Bagusan setelah menikah dengan Nyi 

Wuryati, namun sekitar tahun 1940-an Ki Arja kembali ke desa asalnya yaitu Desa 

Slangit. Pada era ini seni tari topeng mulai dikenal dan berkembang di masyarakat 

karena kelompok dalang ini seringkali mendapat panggilan atau undangan untuk 

                                                           
40 Nurasih and Rochmat, Dinamika Pertunjukan Tari Topeng Bebarang (1970-2022),” 

Jurnal Makalangan 10(2) (2022): hlm. 66. 
41 Paramitha R. Abudrachman, Cerbon, I. (Jakarta: Sinar Harapan, 1982), hlm. 114. 
42 Lasmiyati, “Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan Tari Topeng Cirebon Abad XV - 

XX,” hlm. 2011. 
43 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 22 Februari 2025 



31 
 

 
 

mementaskan tari topeng dan melakukan bebarang jika tidak terdapat undangan. 

Bahkan Arja diangkat menjadi salah satu seniman tari topeng di Keraton 

Kasepuhan. 44 

Berdasarkan keturunan dalang Arja dan Wuryati meneruskan kesenian ini 

kepada semua anak-anaknya yaitu Suteja, Suparta, Suwarti, Sujaya, Sujana, 

Rokman, Raisi, Durman, dan Keni. Setiap keturunan dalang Arja yang meneruskan 

tari topeng ini melakukan bebarang yang menyebabkan kesenian ini semakin 

berkembang. Perkembangan kesenian tari topeng mengalami kejayaan di periode 

tahun 1970-an karena adanya peningkatan permintaan untuk tampil di acara-acara, 

bahkan adanya anggapan tipe atau gaya tari topeng. Penyebutan ini diambil 

berdasarkan nama asal penari ketika tampil pada saat bebarang ataupun pentas di 

suatu acara, serta berdasarkan dari perspektif penonton yang melihat pembawaan 

dalang topeng ketika tampil yaitu memiliki pola gerakan yang berbeda-beda. 

Namun, dalam pemaknaan tari topeng Cirebon pada dasarnya tetap sama meskipun 

terdapat perbedaan seperti bentuk urutan gerakan, penggunaan busana, dan 

penyajian dari dalang topeng.45  

Dalang topeng yang paling aktif dari Desa Slangit adalah Sujana dan adiknya 

yaitu Keni yang mulai dikenal oleh kalangan umum, kiprahnya mereka dalam 

berkesenian diluar wilayah Cirebon menyebabkan adanya anggapan bahwa tarian 

yang dibawakan seniman ini adalah gaya mereka yaitu gaya Slangit.46 Dalam 

mempertahankan kesenian ini tidak hanya melakukan bebarang dan pementasan, 

                                                           
44 Lasmiyati, Loc. Cit. 
45 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 22 Februari 2025 
46 Nunung Nurasih, “Proses Pewarisan Dalang Topeng Cirebon,” Jurnal Ilmiah Seni 

Makalangan 1, no. 1 (2014): hlm. 31. 



32 
 

 
 

namun juga terdapat beberapa pengrajin tari topeng dan busana kesenian yang 

menjadi ciri khas Desa Slangit. Selain itu mendirikan sanggar guna menjadi salah 

satu wadah untuk melestarikan kesenian ini, hal ini juga dilakukan oleh Sujana Arja 

yang akhirnya mendirikan komunitas dengan kelembagaan yang sah di 

pemerintahan untuk mempertahankan kesenian ini.  

2.3 Latar Belakang Berdirinya Sanggar Panji Asmara  

Sanggar Panji Asmara merupakan kelompok atau grup di bidang kesenian 

yang menampilkan kesenian tari tradisional khas Cirebon yaitu tari topeng Cirebon. 

Sanggar ini didirikan pada tahun 1969 oleh Sujana Arja seorang maestro dalang 

topeng Cirebon terletak di Jl. Ki Buyut Desa Slangit, Kecamatan Klangenan, 

Kabupaten Cirebon. Nama sanggar ini diambil berdasarkan dari salah satu cerita-

cerita Panji yang sering diceritakan dalam tari topeng lakon. Panji Asmara dalam 

kesenian tari topeng menceritakan bagaimana dinamika kisah cinta seorang seorang 

putra mahkota kerajaan Jenggala yang bernama Raden Panji Asmorobangun atau 

Inu Kerapati dengan Dewi Sekartaji atau Galuh Candra Kirana yang dikisahkan 

sebagai seorang putri dari kerajaan Dhaha atau Kediri.47 

 Sanggar Panji Asmara sebelum tahun 1969 lebih dahulu dikenal dengan 

sebutan rombongan atau kelompok topeng Sujana, kelompok ini terdiri dari dalang 

topeng (penari), nayaga (pemain gamelan), dan bodor (pelawak)48. Begitupun nama 

kelompok topeng yang tersebar di wilayah desa lain juga menggunakan nama 

dalang topeng sebagai penamaan kelompok mereka seperti rombongan dalang Keni 

                                                           
47 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 22 Februari 2025 
48 Ibid.  



33 
 

 
 

asal Desa Slangit, rombongan dalang Sawitri dari Losari, rombongan dalang Dasih 

dari Palimanan. Penamaan rombongan ini biasanya berdasarkan nama dalang 

topeng yang digunakan sebagai identitas kelompok topeng untuk berkesenian atau 

bebarang.49 Dalam kegiatan bebarang kelompok dalang topeng Sujana melakukan 

bebarang hingga daerah Majalengka dan Sumedang.50 Rombongan berjalan kaki 

dari wilayah satu ke wilayah lain dengan membawa kostum lengkap dan peralatan 

gamelan. Kotak yang tersedia digunakan untuk menyimpan topeng dan peralatan 

masak sederhana untuk kebutuhan rombongan. Biasanya tempat berlindung dan 

makanan seringkali disediakan oleh penonton atau pengunjung, namun terkadang 

juga rombongan tidak diberi akses di ruang publik dan mengalami kelaparan. Pada 

sistem pembayarannya, rombongan biasanya akan diberi padi dan pakaian atau 

kebutuhan lainnya. Namun juga terkadang menggunakan uang untuk 

pembayarannya.  

Sekitar tahun 1965 pemerintah melarang kegiatan bebarang dan pemerintah 

membentuk proyek pelembagaan dengan tujuan untuk mengumpulkan jaringan-

jaringan pertunjukan informal supaya dilembagakan sebagai perkumpulan yang 

sah, disebut dengan sanggar. Hal ini menyebabkan beberapa rombongan kelompok 

seniman diwajibkan mendaftarkan kelompoknya kepada Departemen Pendidikan 

dan Kebudayaan. Termasuk kelompok topeng Sujana yang mendaftarkan 

anggotanya dibawah nama Sanggar Panji Asmara. Selain itu juga terdapat 

kelompok topeng Keni yang mendaftarkannya dengan nama Sanggar Adiningrum, 

                                                           
49 Ross, The Encoded Cirebon Mask: Materiality, Flow, And Meaning Along Java’s Islamic 

Northwest Coast, hlm. 72. 
50 Toto Sudarto, “Topeng Babakan Cirebon 1900-1990,” Greget: Jurnal Kreativitas dan 

Studi Tari Vol. 15, no. No. 2 (2016): hlm. 132. 



34 
 

 
 

rombongan topeng keponakan Sawitri yaitu Nani dari Losari mendaftarkan 

kelompoknya dengan nama Sanggar Topeng Purwa Kencana.51 Rombongan topeng 

Sujana meskipun sudah mendaftarkan kelompoknya kepada Dinas Kebudayaan, 

sanggar ini belum beroperasi secara maksimal. Pendaftaran tersebut dilakukan 

supaya kelompok topeng Sujana dapat melakukan bebarang atau mengamen 

beserta kegiatan lainnya yang berkaitan dengan kesenian ini.  

Sekitar tahun 1969-1970 pelarangan kegiatan bebarang diperketat oleh 

pemerintah yang menyatakan bahwa kegiatan ini merusak citra kesenian tari 

topeng, hal ini menyebabkan kelompok kesenian tidak dapat melakukan bebarang 

di sekitar wilayah Cirebon.52 Di sisi lain, Kperubahan sebutan kelompok dalang 

(informal) menjadi sebutan Sanggar (formal) mulai dilakukan oleh seniman-

seniman umum termasuk rombongan topeng. Penyebutan sanggar sebenarnya 

sudah digunakan oleh asosiasi seni rupa dari Akademi Seni Rupa Indonesia di 

Bandung pada tahun 1950-an, namun baru diadopsi oleh seniman umum sekitar 

tahun 1970-an. Akhirnya kata tersebut sudah digunakan oleh beberapa kelompok 

kesenian tradisional dengan mencantumkan nama sanggar, nama pemimpin, dan 

lokasi sanggar. Termasuk kelompok topeng Sujana menjadi Sanggar Panji Asmara 

yang berfokus pada kesenian tari topeng Cirebon.53 Penggunaan nama tersebut 

berdasarkan dari cerita rakyat yang sering digunakan oleh tari topeng yaitu Panji 

Asmarabangun. Kemudian Sanggar ini pada awalnya terdiri dari 1 dalang topeng, 

nayaga (pemain gamelan), bodor. Namun tidak terdapat catatan berapa jumlah 

                                                           
51 Ross, Op. Cit., hlm. 128. 
52 Ibid., hlm. 160. 
53 Ibid., hlm. 72. 



35 
 

 
 

nayaga dan bodor pada masa itu. Bahkan untuk sarana dan prasarana tempatnya 

berada di halaman rumah Sujana yang dijadikan sebagai tempat latihan. 

2.4 Bentuk Pertunjukan Tari topeng Cirebon  

Tari topeng Cirebon memiliki beberapa macam bentuk petunjukan tari 

topeng, bentuk pertunjukan ini disesuaikan dengan situasi dan kondisi kebutuhan 

dari bentuk acara yang akan dilaksanakan. Berikut merupakan bentuk pertunjukan 

tari topeng Cirebon: 

1) Tari topeng besar atau lakon  

Pertunjukkan topeng besar biasanya untuk penyajian tari topeng lakon atau 

wayang wong Cirebon yang merupakan karya-karya dari seniman-seniman 

Cirebon terdahulu. Pertunjukan kesenian ini membawakan cerita utuh seperti 

cerita Panji, Ramayana, dan Mahabhrata. Maka dari itu kesenian ini 

membutuhkan durasi yang lama dan biasanya dipentaskan di pertunjukan atau 

festival yang berkaitan dengan kesenian.54  

2) Tari Topeng Kecil 

Tari topeng kecil yang disebut juga dengan tari topeng Babakan. Bentuk 

pertunjukkan tarian ini yaitu dengan menampilkan tari topeng Panca Wanda 

(lima karakter tarian) atau tari-tari tunggal sebagai peran utama dari cerita-cerita 

Panji yang terdiri dari lima babak diawali dengan tari topeng Panji, tari Samba, 

tari Rumyang, tari Temenggung, dan tari Kelana.55 Pertunjukan topeng kecil ini 

dilakukan ketika seniman melakukan bebarang atau melakukan pertunjukan 

                                                           
54 Djohari et al., Inventarisasi Kebudayaan Cirebon: Kesenian Daerah Cirebon, hlm. 27. 
55 Ibid., hlm. 28. 



36 
 

 
 

keliling, pada acara adat tradisi, topeng pada acara hajatan atau disebut juga 

dengan Topeng Dinaan (sehari).56 

Pada pertunjukan topeng kecil terdapat macam-macam bentuk penyajian tari 

yang dilaksanakan di waktu yang berbeda-beda, yaitu sebagai berikut: 

1) Topeng Bebarang yaitu tari topeng keliling ke wilayah Cirebon dan sekitarnya 

yang dilakukan untuk memenuhi nafkah kelompok kesenian.57 

2) Topeng Dinaan, arti dinaan adalah harian. Maka tari topeng dinaan adalah 

tarian yang dilakukan seharian, topeng dinaan biasanya dilakukan pada saat 

acara hajatan dan penampilannya ditampilkan secara utuh dari topeng Panji, 

Samba, Rumyang, Tumenggung, dan Klana diselingi dengan bodoran.58 

3) Tari topeng pada acara adat tradisional, seperti pada upacara adat Mapag Sri. 

Upacara ini adalah bentuk rasa syukur para petani atas berhasilnya musim 

panen. Penyajian tarian pada acara ini dapat dikatakan tidak seperti biasanya 

karena menggunakan hiasan melati pada kepala dalang topeng, dengan adanya 

bunga tersebut maka tarian pada upacara ini merupakan pertunjukan yang lebih 

sakral.59 

2.5 Makna Tari Topeng Cirebon Gaya Slangit  

Tari topeng Cirebon tidak hanya sekedar tarian yang dapat dilihat dari 

bentuknya saja, namun masing-masing dari tarian tersebut memiliki makna yang 

                                                           
56 Herdiani, Dwimarwati, and Adam Panji Purnama, Op. Cit., hlm. 67. 
57 Nurasih and Rochmat, “Dinamika Pertunjukan Tari Topeng Bebarang (1970-2022),” 

hlm. 65. 
58 Nunung Nurasih and Nur Rochmat, “Eksistensi Pertunjukan Tari Topeng Hajatan,” 

Prosiding Penelitian dan PKM ISBI Bandung (2023): hlm. 200. 
59 Herdiani, Dwimarwati, and Adam Panji Purnama, Tari Topeng Cirebon Pada Masa 

Islam Hingga Pasca Kemerdekaan, hlm. 75. 



37 
 

 
 

berkaitan dengan ekspreksi kepribadian dan karakter-karakter yang berbeda. 

Karakter-karakter tersebut dilihat dari tahapan-tahapan kehidupan manusia di bumi 

yang digambarkan di tarian ini, seperti bayi yang masih suci. Kemudian beranjak 

menjadi anak-anak yang memiliki sifat kekanak-kanakan. Selanjutnya remaja yang 

digambarkan dengan rasa senang bermain, kesederhanaan, dan keluguan. Terakhir 

adalah beranjak dewasa yang digambarkan dengan sifat kebijaksanaan. Selain itu 

terdapat karakter yang menggambarkan sosok marah pada seseorang.60 

Dalam tari topeng gaya Slangit, tarian ini dibagi menjadi tiga fase, pada fase 

pertama adalah fase pertumbuhan jasmani manusia dari bayi sampai dewasa. Kedua 

adalah fase kebatinan yaitu manusia mulai menggunakan fungsi indranya untuk 

komunitas sosial. Ketiga adalah fase keagamaan yang menunjukan perilaku dan 

sifat seseorang secara simbolis.61 Berikut merupakan beberapa karakter yang ada 

pada tari topeng Cirebon:  

1) Panji, tarian yang menggunakan topeng dan busana warna putih ini ditarikan 

dengan gerak yang halus, lembut, kontras dengan iringan musik yang nadanya 

riuh rendah dan berirama cepat. Tarian ini menggambarkan kesucian hati pada 

manusia, yang pada kehidupan sehari-hari kesucian hati merupakan hal pasti 

yang dimiliki oleh seorang bayi.62 Penggunaan warna putih pada topeng Panji 

disebabkan karena karakter Panji yang melambangkan kagungan dan 

kewibawaan. Dalam filsafat Jawa bahwa Panji memiliki sifat mutmainah yang 

berarti berbudi luhur serta penyerahan diri kepada Tuhan, dalam tasawuf atau 

                                                           
60 Wahidin, Op. Cit, hlm. 17. 
61 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 23 Maret 2025 
62 Ibid. 



38 
 

 
 

tarekat posisi ini merupakan posisi tingkatan makrifat yaitu tingkatan tertinggi 

keimanan manusia.63 

 

Gambar 2.1 Topeng Panji 

Sumber: Dokumentasi Pribadi  

2) Samba atau Pamindo yang berasal dari kata mindo atau mindu yang berarti 

kedua. Tarian yang menggunakan topeng warna putih sedikit krem dengan 

busana warna kuning ini memiliki gerakan yang lincah, sigap, suka tertawa, dan 

bermain-main. Penggunaan warna kuning sebagai kostumnya karena warna ini 

dikaitkan dengan rasa keceriaan dan kegembiraannya. Dilihat dari berdasarkan 

gerakannya, tarian ini menggambarkan sifat seorang anak meranjak remaja yang 

sedang mencari pengalaman hidup dan mencari jati diri.64 Tarian ini 

dilambangkan sebagai keberadaan yang pasrah dan ikhlas jika dalam filsafat 

Jawa tarian ini dikaitkan dengan sifat Sawiyah atau Supiah. Pada tingkatan ini 

disebut dengan hakikat yaitu pada tahap ini manusia telah sampai pada 

                                                           
63 Suryadi et al., Kujang, Bedog, Dan Topeng, hlm. 93. 
64 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 23 Maret 2025 



39 
 

 
 

pemahaman antara sesuatu hal yang menjadi hak makhluk dan sesuatu hak yang 

menjadi milik Tuhan. Sikap ini menggambarkan penerang dan penunjuk bagi 

perilaku supaya terhindar dari kesesatan.65 

 

Gambar 2.2 Topeng Samba 

Sumber: Dokumentasi Pribadi  

3) Rumyang, tarian ini menggunakan topeng yang berwarna merah muda. Pada tari 

Rumyang menggambarkan seorang remaja beranjak dewasa yang memiliki 

watak periang dan feminim.66 Tari Topeng Rumyang menggunakan kostum 

berwarna hijau karena memiliki makna mendalam terkait dengan kesuburan dan 

keberlanjutan. Warna hijau dalam kostum ini menggambarkan alam yang subur, 

kehidupan yang penuh dengan ketenangan, dan keharmonisan antara manusia 

dan alam. Dalam filsafat Jawa topeng rumyang dimaknakan bahwa turunnya 

dunia atas ke dunia material yang artinya mulai memasuki kehidupan dunia.67 

                                                           
65 Suryadi et al., Kujang, Bedog, Dan Topeng, hlm. 94. 
66 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 23 Maret 2025 
67  Suryadi et al., Op. Cit., hlm. 95. 



40 
 

 
 

 

Gambar 2.3 Topeng Rumyang 

Sumber: Dokumentasi Pribadi 

4) Tumenggung, tarian yang menggunakan topeng yang berwarna merah seperti 

kembang terong muda ini menggambarkan seseorang yang memiliki 

kepribadian bertanggung jawab, gagah, rasional dan penggambarkan seseorang 

yang sudah dewasa. Dalam filsafat Jawa, karakter Tumenggung mencerminkan 

sifat luwamah, yaitu sifat manusia yang mampu mengendalikan diri dan 

beradaptasi dengan berbagai situasi. Hal ini tercermin dalam gerakan tari yang 

tenang, mantap, dan penuh wibawa, menggambarkan seorang pemimpin yang 

bijaksana dan bertanggung jawab. Dalam perspektif Islam, khususnya dalam 

ajaran tarekat, Tumenggung berada pada tingkatan di mana perilaku sehari-hari 

mengacu pada sunnah, hadis Nabi, dan Al-Qur'an sebagai petunjuk hidup. Pada 

tahapan ini, individu menunjukkan ketegasan dan konsistensi dalam 

menjalankan ajaran agama, mencerminkan kedewasaan spiritual yang tinggi.68 

                                                           
68 Suryadi et al., Loc. Cit. 



41 
 

 
 

 

Gambar 2.4 Topeng Tumenggung 

Sumber: Dokumentasi Pribadi  

5) Klana atau Rahwana, topeng dari tarian ini berwarna merah tua. Pada tarian ini 

menggambarkan sifat angkuh, marah, kasar, tamak pada manusia.69 Topeng 

Klana berkarakter gagah kasar menggambarkan seseorang yang buruk, serakah, 

penuh amarah, dan tidak bisa mengendalikan hawa nafsu dan menggambarkan 

seseorang yang sedang mabuk, marah, tertawa, dan jatuh cinta. Gerakan 

mengangkat kaki dan rentangan tangan yang melebar menggambarkan jiwa yang 

keras dan kuat. Dalam perspektif Islam tokoh Klana digambarkan sebagai 

manusia yang pada tingkatan syariah yang memiliki pembawaan amarah dan 

berarti penuh dengan ciri keduniawian, serba ingin menonjolkan kepandaian, 

ingin tahu, dan tindakannya dianggap lepas kendali.70 

                                                           
69 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 23 Maret 2025 
70 Suryadi et al., Op. Cit., hlm. 96. 



42 
 

 
 

 

Gambar 2.5 Topeng Klana 

Sumber: Dokumentasi Pribadi  

 

Kesenian tari topeng merupakan salah satu kesenian yang menjadi ciri khas 

kesenian Cirebon karena dari bentuk tarian dan penyajiannya berbeda dengan 

kesenian topeng di daerah lain. Seperti kesenian tari topeng lima karakter yang 

hanya terdapat di Cirebon dan berkembang di beberapa wilayah Cirebon hal ini 

disebabkan karena adanya pengemasan ulang yang dilakukan Sunan Gunung Jati 

dan Sunan Panggung untuk menyampaikan syiar Islam. Dari adanya pengemasan 

ulang tari topeng tersebut kemudian menyebar ke wilayah Cirebon dan menjadi 

suatu identitas kesenian yang ada di Cirebon. Begitupun tari topeng gaya Slangit 

merupakan salah satu kesenian yang telah turun menurun di Desa Slangit dan 

memiliki gerakan pola yang lebih lincah jika dibandingkan dengan gerakan 

seniman topeng di wilayah lain. Dari hal tersebut maka selaras dengan teori 

identitas budaya yang menjelaskan bahwa identitas suatu hal yang dimiliki oleh 

setiap kelompok atau masyarakat tertentu dengan batasan-batasan yang menjadi ciri 



43 
 

 
 

khas dari kelompok tersebut yang nantinya menjadi budaya mereka. Ciri khas ini 

dilihat dari tradisi, tingkah laku, kegiatan, serta pola pikir.71 

Pada konteks tari topeng Cirebon menjadi identitas budaya Cirebon karena 

bentuk, pola, penyajiannya berbeda dengan kesenian topeng di wilayah lain 

meskipun pada dasarnya memiliki kesamaan yaitu dibawakan pada saat bebarang. 

Begitupun tari topeng gaya Slangit, kesenian ini menjadi bagian budaya masyarakat 

Desa Slangit bukan hanya dilihat dari pemaknaan dan penyajian tari topeng namun 

karena pada awalnya kesenian ini dibawakan oleh para seniman yang tersebar di 

beberapa tempat di Desa Slangit yang masih satu keturunan dari dalang topeng 

Arja. Beberapa dalang topeng yang ada di desa tersebut seringkali melibatkan 

masyarakat umum sehingga menjadi bagian dari salah satu identitas Desa Slangit.  

Pada misi untuk melestarikan kesenian tari topeng, seniman tidak hanya 

melakukan bebarang dan menjadikan masyarakat sebagai penonton. Namun 

mendirikan sanggar-sanggar dengan melakukan kaderisasi atau pembinaan kepada 

masayarakat supaya dapat menari topeng. Teori yang digunakan pada bagian ini 

adalah teori komunitas menurut Mac Iver didefinisikan sebagai ikatan kehidupan 

yang dibentuk dari beberapa faktor seperti adanya seperasaan, sepernanggungan 

dan saling membutuhkan.72 Teori ini selaras dengan Sanggar Panji Asmara yang 

pada awalnya hanya bagian dari kumpulan pemain gamelan dan dalang topeng 

(penari) untuk berkesenian, karena ada rasanya kebutuhan yang sama dan saling 

memerlukan maka dalang topeng untuk mempertahankan kelompok ini mengikuti 

                                                           
71 Yahya, Budaya Dan Identitas, hlm. 74. 
72 Soekanto, Teori Sosiologi Tentang Perubahan Sosial, hlm. 142. 



44 
 

 
 

arahan dari pemerintah untuk mendaftarkan kelompoknya menjadi suatu komunitas 

yang sah dan membentuk sanggar. Hal ini selaras dengan teori komunitas 

didefinisikan sebagai ikatan kehidupan yang dibentuk dari beberapa faktor seperti 

adanya seperasaan, sepernanggungan dan saling membutuhkan.


