BAB Il
SEJARAH BERDIRINYA SANGGAR PANJI ASMARA
DI KABUPATEN CIREBON

2.1 Awal Perkembangan Tari Topeng di Cirebon

Tari topeng merupakan salah satu kesenian yang sudah dikenal oleh banyak
masyarakat di Indonesia. Kesenian ini sudah tersebar di beberapa wilayah seperti
di Jawa Barat, Jawa Tengah, Jawa Timur, Yogyakarta, dan DKI Jakarta. Kesenian
ini diyakini sudah ada sejak berkembangnya Kerajaan Majapahit di sekitar 1300
dan 1400 masehi.*® Pada masa tersebut, tari topeng tidak hanya digunakan sebagai
pertunjukan atau hiburan bagi para tamu kerajaan, melainkan memiliki makna
keagamaan pada kepercayaan Hindu yaitu untuk upacara keagamaan yaitu sebagai
penghubung dengan para leluhur nenek moyang dan menjadikan kesenian ini
sebagai salah satu upacara pemujaan (kultus) pribadi raja sebagai titisan dewa
tertentu. Maka dari itu pertunjukan topeng pada masa itu hanya diperbolehkan
untuk raja-raja atau orang-orang tertentu yang ditunjuk untuk upacara tertentu.

Pada masa kesultanan Demak Kesenian ini mengalami perubahan dalam
makna dan sifatnya yang pada saat itu sejalan dengan penyebaran agama Islam di

Jawa, dan akhirnya berkembang hingga ke wilayah Keraton Cirebon.®? Menurut

30 Dede Wahidin, Potensi Kesenian Daerah Cirebon, ed. Wahyoe Koesoemah et al.
(Cirebon: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kota Cirebon, 2006), him. 14,

31 R. I. Maman Suryaatmadija, Topeng Cirebon Dalam Perkembangan, Penyebaran Serta
Peranannya Dalam Masyarakat Jawa Barat Khususnya Di Daerah Cirebon (Bandung: Washington
D.C.: Library of Congress Photo Duplication Service; Jakarta: The LC Office, 1988), hlm. 30.

32 Suryadi et al., Kujang, Bedog, Dan Topeng, I. (Bandung: Yayasan Pusat Studi Sunda,
2008), him. 81.

27



28
tradisi Jawa tari topeng diciptakan oleh Sunan Kalijaga yang digunakan untuk
menyebarkan agama Islam di pulau Jawa, kesenian ini digunakan karena melihat
rakyat yang belum sepenuhnya melepaskan kepercayaan lama mereka, sehingga
kesenian ini dimanfaatkan untuk menjadi media penyebaran agama Islam. Sunan
Kalijaga mengemas kembali tarian ini dengan menggunakan cerita rakyat yaitu
menceritakan Wayang Purwa atau cerita-cerita Panji dan Menak yang disebut
dengan tari lakon karena strukturnya menjelaskan suatu cerita. Kesenian ini
diyakini mulai masuk ke wilayah Cirebon karena dibawa oleh para seniman yang
melakukan bebarang bersamaan dengan dimulainya syiar Islam di Cirebon sekitar
abad ke 14 sampai 15.3 Melihat berkembangnya kesenian ini di wilayah Cirebon,
Sunan Gunung Jati yang pada saat itu sedang melakukan dakwah penyebaran
agama Islam di Cirebon mengemas ulang kesenian ini untuk digunakan sebagai
media penyebaran agama Islam dibantu dengan Sunan Kalijaga dan putranya yaitu
Sunan Panggung yang merupakan seorang seniman wayang dan topeng di
Kesultanan Demak.®*

Kesenian tari topeng semakin berkembang dan menyebar di wilayah Cirebon
semenjak Sunan Panggung mengajarkan kesenian ini kepada muridnya yang
bernama Pangeran Bagusan, dari Pangeran Bagusan kemudian diajarkan kepada
anak cucunya sehingga menyebar ke desa-desa di wilayah Cirebon.®® Dalam misi

penyebaran agama Islam Sunan menggunakan metode “ngentir” atau hanyut yang

33 Een Herdiani, Retno Dwimarwati, and Yulli Adam Panji Purnama, Tari Topeng Cirebon
Pada Masa Islam Hingga Pasca Kemerdekaan, I. (Bandung: Sunan Ambu ISBI Press, 2019), him.
48.

34 Suryaatmadja, Topeng Cirebon Dalam Perkembangan, Penyebaran Serta Peranannya
Dalam Masyarakat Jawa Barat Khususnya Di Daerah Cirebon, him. 31.

% Ibid., him. 32.



29
artinya Sunan melakukan secara langsung dakwah dengan diiringi pertunjukan
dengan imbalan mengucapkan kalimat syahadat.3® Selain digunakan sebagai media
penyebaran agama Islam, kesenian ini menjadi salah satu media hiburan yang
sering dilakukan bagi kaum bangsawan di Keraton. Sekitar tahun 1720 kesenian ini
sudah dilakukan di Keraton Kasepuhan dengan cara mengundang para seniman dari
desa-desa untuk melakukan pertunjukan di keraton terutama pada hari besar Islam,
hajatan, dan tradisi adat. Seniman yang tampil di keraton akan diberikan imbalan
berupa pemberian tanah garapan dan pemberian gelar “Ki” atau “Nyi”.*” Pada tahun
1860 adanya campur tangan Belanda di Keraton Cirebon yang memiliki misi untuk
menguasai Cirebon dan menyebabkan para seniman yang merasa tidak betah hidup
di wilayah sekitar keraton karena kesenian ini dibatasi, namun hingga abad ke 19
sampai 20 kesenian ini tetap berjalan dan dilindungi oleh pihak Keraton meskipun
Belanda mulai menguasai wilayah Cirebon.3®

Sekitar tahun 1914 kesenian topeng mulai keluar dari tembok keraton karena
pihak Keraton tidak memiliki cukup dana untuk memelihara semua kesenian
keraton. Akibatnya, para penari dan penabuh gamelan mencari sumber pendapatan
di luar keraton dan kesenian ini menyebar dan menjadi kesenian rakyat. Adanya
persebaran seniman topeng di wilayah Cirbon sehingga munculnya tipologi tari
topeng Cirebon, seperti di Desa Palimanan, Slangit, Gegesik, dan Losari.*® Seniman
yang tersebar di beberapa wilayah tersebut membuat pertunjukkan tari topeng

semakin berkembang yaitu karena adanya kegiatan bebarang (mengamen).

% Ibid., him. 45.
37 Herdiani, Dwimarwati, and Adam Panji Purnama, Op.Cit. , him. 54.
3 |bid.,, him. 53.
% Ibid., him. 55.



30
Kegiatan ini biasanya dilakukan pada saat musim paceklik, yakni ketika dalang
topeng dan para nayaga (sebagian besar adalah petani) tidak bisa menggarap
sawahnya, sehingga mereka melakukan bebarang ke daerah lain untuk mencari
nafkah.** Adanya kegiatan bebarang maka penampilan tari topeng semakin
berkembang yang menyebabkan tari topeng memiliki gaya atau tipe yang berbeda-

beda, salah satunya adalah tari topeng Gaya Slangit.*!

2.2 Kesenian Tari Topeng Gaya Slangit

Tari topeng gaya Slangit merupakan tarian topeng yang sebutannya diambil
dari nama asal desa dalang topeng yaitu dari Desa Slangit, Kecamatan Klangenan,
Kabupaten Cirebon. Topeng di Desa Slangit ini dikembangkan oleh kelompok
topeng keluarga dengan dalangnya bernama Krian. Pada tahun 1879 -1954
kemudian diturunkan kepada anaknya yang bernama Madaham Arja. Pada masa
Arjalah Topeng Slangit mulai terkenal. Para penarinya juga dapat menabuh
gamelan. Arja pernah mendapat surat pengangkatan dari Sultan Cirebon sebagai
seniman Tari Topeng di Keraton.*> Arja menikah dengan Nyi Wuryati yang
merupakan seorang dalang topeng keturunan Sunan Panggung dari garis keturunan
Pangeran Bagusan.*® Ki Arja tinggal di Desa Bagusan setelah menikah dengan Nyi
Wuryati, namun sekitar tahun 1940-an Ki Arja kembali ke desa asalnya yaitu Desa
Slangit. Pada era ini seni tari topeng mulai dikenal dan berkembang di masyarakat

karena kelompok dalang ini seringkali mendapat panggilan atau undangan untuk

40 Nurasih and Rochmat, Dinamika Pertunjukan Tari Topeng Bebarang (1970-2022),”
Jurnal Makalangan 10(2) (2022): him. 66.

41 paramitha R. Abudrachman, Cerbon, I. (Jakarta: Sinar Harapan, 1982), him. 114.

42 Lasmiyati, “Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan Tari Topeng Cirebon Abad XV -
XX,” hlm. 2011.

43 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 22 Februari 2025



31
mementaskan tari topeng dan melakukan bebarang jika tidak terdapat undangan.
Bahkan Arja diangkat menjadi salah satu seniman tari topeng di Keraton
Kasepuhan. 4

Berdasarkan keturunan dalang Arja dan Wuryati meneruskan kesenian ini
kepada semua anak-anaknya yaitu Suteja, Suparta, Suwarti, Sujaya, Sujana,
Rokman, Raisi, Durman, dan Keni. Setiap keturunan dalang Arja yang meneruskan
tari topeng ini melakukan bebarang yang menyebabkan kesenian ini semakin
berkembang. Perkembangan kesenian tari topeng mengalami kejayaan di periode
tahun 1970-an karena adanya peningkatan permintaan untuk tampil di acara-acara,
bahkan adanya anggapan tipe atau gaya tari topeng. Penyebutan ini diambil
berdasarkan nama asal penari ketika tampil pada saat bebarang ataupun pentas di
suatu acara, serta berdasarkan dari perspektif penonton yang melihat pembawaan
dalang topeng ketika tampil yaitu memiliki pola gerakan yang berbeda-beda.
Namun, dalam pemaknaan tari topeng Cirebon pada dasarnya tetap sama meskipun
terdapat perbedaan seperti bentuk urutan gerakan, penggunaan busana, dan
penyajian dari dalang topeng.*®

Dalang topeng yang paling aktif dari Desa Slangit adalah Sujana dan adiknya
yaitu Keni yang mulai dikenal oleh kalangan umum, kiprahnya mereka dalam
berkesenian diluar wilayah Cirebon menyebabkan adanya anggapan bahwa tarian
yang dibawakan seniman ini adalah gaya mereka yaitu gaya Slangit.*® Dalam

mempertahankan kesenian ini tidak hanya melakukan bebarang dan pementasan,

4 Lasmiyati, Loc. Cit.

4 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 22 Februari 2025

% Nunung Nurasih, “Proses Pewarisan Dalang Topeng Cirebon,” Jurnal llmiah Seni
Makalangan 1, no. 1 (2014): him. 31.



32
namun juga terdapat beberapa pengrajin tari topeng dan busana kesenian yang
menjadi ciri khas Desa Slangit. Selain itu mendirikan sanggar guna menjadi salah
satu wadah untuk melestarikan kesenian ini, hal ini juga dilakukan oleh Sujana Arja
yang akhirnya mendirikan komunitas dengan kelembagaan yang sah di

pemerintahan untuk mempertahankan kesenian ini.

2.3 Latar Belakang Berdirinya Sanggar Panji Asmara

Sanggar Panji Asmara merupakan kelompok atau grup di bidang kesenian
yang menampilkan kesenian tari tradisional khas Cirebon yaitu tari topeng Cirebon.
Sanggar ini didirikan pada tahun 1969 oleh Sujana Arja seorang maestro dalang
topeng Cirebon terletak di JI. Ki Buyut Desa Slangit, Kecamatan Klangenan,
Kabupaten Cirebon. Nama sanggar ini diambil berdasarkan dari salah satu cerita-
cerita Panji yang sering diceritakan dalam tari topeng lakon. Panji Asmara dalam
kesenian tari topeng menceritakan bagaimana dinamika kisah cinta seorang seorang
putra mahkota kerajaan Jenggala yang bernama Raden Panji Asmorobangun atau
Inu Kerapati dengan Dewi Sekartaji atau Galuh Candra Kirana yang dikisahkan
sebagai seorang putri dari kerajaan Dhaha atau Kediri.*’

Sanggar Panji Asmara sebelum tahun 1969 lebih dahulu dikenal dengan
sebutan rombongan atau kelompok topeng Sujana, kelompok ini terdiri dari dalang
topeng (penari), nayaga (pemain gamelan), dan bodor (pelawak)*8. Begitupun nama
kelompok topeng yang tersebar di wilayah desa lain juga menggunakan nama

dalang topeng sebagai penamaan kelompok mereka seperti rombongan dalang Keni

47 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 22 Februari 2025
“8 1bid.



33
asal Desa Slangit, rombongan dalang Sawitri dari Losari, rombongan dalang Dasih
dari Palimanan. Penamaan rombongan ini biasanya berdasarkan nama dalang
topeng yang digunakan sebagai identitas kelompok topeng untuk berkesenian atau
bebarang.*® Dalam kegiatan bebarang kelompok dalang topeng Sujana melakukan
bebarang hingga daerah Majalengka dan Sumedang.>® Rombongan berjalan kaki
dari wilayah satu ke wilayah lain dengan membawa kostum lengkap dan peralatan
gamelan. Kotak yang tersedia digunakan untuk menyimpan topeng dan peralatan
masak sederhana untuk kebutuhan rombongan. Biasanya tempat berlindung dan
makanan seringkali disediakan oleh penonton atau pengunjung, namun terkadang
juga rombongan tidak diberi akses di ruang publik dan mengalami kelaparan. Pada
sistem pembayarannya, rombongan biasanya akan diberi padi dan pakaian atau
kebutuhan lainnya. Namun juga terkadang menggunakan uang untuk
pembayarannya.

Sekitar tahun 1965 pemerintah melarang kegiatan bebarang dan pemerintah
membentuk proyek pelembagaan dengan tujuan untuk mengumpulkan jaringan-
jaringan pertunjukan informal supaya dilembagakan sebagai perkumpulan yang
sah, disebut dengan sanggar. Hal ini menyebabkan beberapa rombongan kelompok
seniman diwajibkan mendaftarkan kelompoknya kepada Departemen Pendidikan
dan Kebudayaan. Termasuk kelompok topeng Sujana yang mendaftarkan
anggotanya dibawah nama Sanggar Panji Asmara. Selain itu juga terdapat

kelompok topeng Keni yang mendaftarkannya dengan nama Sanggar Adiningrum,

4 Ross, The Encoded Cirebon Mask: Materiality, Flow, And Meaning Along Java’s Islamic
Northwest Coast, him. 72.

50 Toto Sudarto, “Topeng Babakan Cirebon 1900-1990,” Greget: Jurnal Kreativitas dan
Studi Tari Vol. 15, no. No. 2 (2016): him. 132.



34
rombongan topeng keponakan Sawitri yaitu Nani dari Losari mendaftarkan
kelompoknya dengan nama Sanggar Topeng Purwa Kencana.®! Rombongan topeng
Sujana meskipun sudah mendaftarkan kelompoknya kepada Dinas Kebudayaan,
sanggar ini belum beroperasi secara maksimal. Pendaftaran tersebut dilakukan
supaya kelompok topeng Sujana dapat melakukan bebarang atau mengamen
beserta kegiatan lainnya yang berkaitan dengan kesenian ini.

Sekitar tahun 1969-1970 pelarangan kegiatan bebarang diperketat oleh
pemerintah yang menyatakan bahwa kegiatan ini merusak citra kesenian tari
topeng, hal ini menyebabkan kelompok kesenian tidak dapat melakukan bebarang
di sekitar wilayah Cirebon.*? Di sisi lain, Kperubahan sebutan kelompok dalang
(informal) menjadi sebutan Sanggar (formal) mulai dilakukan oleh seniman-
seniman umum termasuk rombongan topeng. Penyebutan sanggar sebenarnya
sudah digunakan oleh asosiasi seni rupa dari Akademi Seni Rupa Indonesia di
Bandung pada tahun 1950-an, namun baru diadopsi oleh seniman umum sekitar
tahun 1970-an. Akhirnya kata tersebut sudah digunakan oleh beberapa kelompok
kesenian tradisional dengan mencantumkan nama sanggar, nama pemimpin, dan
lokasi sanggar. Termasuk kelompok topeng Sujana menjadi Sanggar Panji Asmara
yang berfokus pada kesenian tari topeng Cirebon.>® Penggunaan nama tersebut
berdasarkan dari cerita rakyat yang sering digunakan oleh tari topeng yaitu Panji
Asmarabangun. Kemudian Sanggar ini pada awalnya terdiri dari 1 dalang topeng,

nayaga (pemain gamelan), bodor. Namun tidak terdapat catatan berapa jumlah

51 Ross, Op. Cit., him. 128.
52 |bid., him. 160.
%3 Ibid., him. 72.



35

nayaga dan bodor pada masa itu. Bahkan untuk sarana dan prasarana tempatnya

berada di halaman rumah Sujana yang dijadikan sebagai tempat latihan.

2.4 Bentuk Pertunjukan Tari topeng Cirebon

Tari topeng Cirebon memiliki beberapa macam bentuk petunjukan tari

topeng, bentuk pertunjukan ini disesuaikan dengan situasi dan kondisi kebutuhan

dari bentuk acara yang akan dilaksanakan. Berikut merupakan bentuk pertunjukan

tari topeng Cirebon:

1)

2)

Tari topeng besar atau lakon

Pertunjukkan topeng besar biasanya untuk penyajian tari topeng lakon atau
wayang wong Cirebon yang merupakan karya-karya dari seniman-seniman
Cirebon terdahulu. Pertunjukan kesenian ini membawakan cerita utuh seperti
cerita Panji, Ramayana, dan Mahabhrata. Maka dari itu kesenian ini
membutuhkan durasi yang lama dan biasanya dipentaskan di pertunjukan atau
festival yang berkaitan dengan kesenian.>*
Tari Topeng Kecil

Tari topeng kecil yang disebut juga dengan tari topeng Babakan. Bentuk
pertunjukkan tarian ini yaitu dengan menampilkan tari topeng Panca Wanda
(lima karakter tarian) atau tari-tari tunggal sebagai peran utama dari cerita-cerita
Panji yang terdiri dari lima babak diawali dengan tari topeng Panji, tari Samba,
tari Rumyang, tari Temenggung, dan tari Kelana.>® Pertunjukan topeng kecil ini

dilakukan ketika seniman melakukan bebarang atau melakukan pertunjukan

54 Djohari et al., Inventarisasi Kebudayaan Cirebon: Kesenian Daerah Cirebon, him. 27.
%5 Ibid., him. 28.



36

keliling, pada acara adat tradisi, topeng pada acara hajatan atau disebut juga

dengan Topeng Dinaan (sehari).>®

Pada pertunjukan topeng kecil terdapat macam-macam bentuk penyajian tari

yang dilaksanakan di waktu yang berbeda-beda, yaitu sebagai berikut:

1)

2)

3)

Topeng Bebarang yaitu tari topeng keliling ke wilayah Cirebon dan sekitarnya
yang dilakukan untuk memenuhi nafkah kelompok kesenian.®’

Topeng Dinaan, arti dinaan adalah harian. Maka tari topeng dinaan adalah
tarian yang dilakukan seharian, topeng dinaan biasanya dilakukan pada saat
acara hajatan dan penampilannya ditampilkan secara utuh dari topeng Paniji,
Samba, Rumyang, Tumenggung, dan Klana diselingi dengan bodoran.>®

Tari topeng pada acara adat tradisional, seperti pada upacara adat Mapag Sri.
Upacara ini adalah bentuk rasa syukur para petani atas berhasilnya musim
panen. Penyajian tarian pada acara ini dapat dikatakan tidak seperti biasanya
karena menggunakan hiasan melati pada kepala dalang topeng, dengan adanya
bunga tersebut maka tarian pada upacara ini merupakan pertunjukan yang lebih

sakral.>®

2.5 Makna Tari Topeng Cirebon Gaya Slangit

Tari topeng Cirebon tidak hanya sekedar tarian yang dapat dilihat dari

bentuknya saja, namun masing-masing dari tarian tersebut memiliki makna yang

% Herdiani, Dwimarwati, and Adam Panji Purnama, Op. Cit., him. 67.
57 Nurasih and Rochmat, “Dinamika Pertunjukan Tari Topeng Bebarang (1970-2022),”

him. 65.

% Nunung Nurasih and Nur Rochmat, “Eksistensi Pertunjukan Tari Topeng Hajatan,”

Prosiding Penelitian dan PKM ISBI Bandung (2023): him. 200.

%9 Herdiani, Dwimarwati, and Adam Panji Purnama, Tari Topeng Cirebon Pada Masa

Islam Hingga Pasca Kemerdekaan, him. 75.



37
berkaitan dengan ekspreksi kepribadian dan karakter-karakter yang berbeda.
Karakter-karakter tersebut dilihat dari tahapan-tahapan kehidupan manusia di bumi
yang digambarkan di tarian ini, seperti bayi yang masih suci. Kemudian beranjak
menjadi anak-anak yang memiliki sifat kekanak-kanakan. Selanjutnya remaja yang
digambarkan dengan rasa senang bermain, kesederhanaan, dan keluguan. Terakhir
adalah beranjak dewasa yang digambarkan dengan sifat kebijaksanaan. Selain itu
terdapat karakter yang menggambarkan sosok marah pada seseorang.®

Dalam tari topeng gaya Slangit, tarian ini dibagi menjadi tiga fase, pada fase
pertama adalah fase pertumbuhan jasmani manusia dari bayi sampai dewasa. Kedua
adalah fase kebatinan yaitu manusia mulai menggunakan fungsi indranya untuk
komunitas sosial. Ketiga adalah fase keagamaan yang menunjukan perilaku dan
sifat seseorang secara simbolis.®* Berikut merupakan beberapa karakter yang ada
pada tari topeng Cirebon:

1) Panji, tarian yang menggunakan topeng dan busana warna putih ini ditarikan
dengan gerak yang halus, lembut, kontras dengan iringan musik yang nadanya
riuh rendah dan berirama cepat. Tarian ini menggambarkan kesucian hati pada
manusia, yang pada kehidupan sehari-hari kesucian hati merupakan hal pasti
yang dimiliki oleh seorang bayi.®? Penggunaan warna putih pada topeng Panji
disebabkan karena karakter Panji yang melambangkan kagungan dan
kewibawaan. Dalam filsafat Jawa bahwa Panji memiliki sifat mutmainah yang

berarti berbudi luhur serta penyerahan diri kepada Tuhan, dalam tasawuf atau

80 Wahidin, Op. Cit, him. 17.
61 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 23 Maret 2025
62 |bid.



38
tarekat posisi ini merupakan posisi tingkatan makrifat yaitu tingkatan tertinggi

keimanan manusia.®®

Gambar 2.1 Topeng Panji
Sumber: Dokumentasi Pribadi
2) Samba atau Pamindo yang berasal dari kata mindo atau mindu yang berarti

kedua. Tarian yang menggunakan topeng warna putih sedikit krem dengan
busana warna kuning ini memiliki gerakan yang lincah, sigap, suka tertawa, dan
bermain-main. Penggunaan warna kuning sebagai kostumnya karena warna ini
dikaitkan dengan rasa keceriaan dan kegembiraannya. Dilihat dari berdasarkan
gerakannya, tarian ini menggambarkan sifat seorang anak meranjak remaja yang
sedang mencari pengalaman hidup dan mencari jati diri.®* Tarian ini
dilambangkan sebagai keberadaan yang pasrah dan ikhlas jika dalam filsafat
Jawa tarian ini dikaitkan dengan sifat Sawiyah atau Supiah. Pada tingkatan ini

disebut dengan hakikat yaitu pada tahap ini manusia telah sampai pada

8 Suryadi et al., Kujang, Bedog, Dan Topeng, him. 93.
4 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 23 Maret 2025



39
pemahaman antara sesuatu hal yang menjadi hak makhluk dan sesuatu hak yang
menjadi milik Tuhan. Sikap ini menggambarkan penerang dan penunjuk bagi

perilaku supaya terhindar dari kesesatan.®®

Gambar 2.2 Topeng Samba
Sumber: Dokumentasi Pribadi
3) Rumyang, tarian ini menggunakan topeng yang berwarna merah muda. Pada tari

Rumyang menggambarkan seorang remaja beranjak dewasa yang memiliki
watak periang dan feminim.%® Tari Topeng Rumyang menggunakan kostum
berwarna hijau karena memiliki makna mendalam terkait dengan kesuburan dan
keberlanjutan. Warna hijau dalam kostum ini menggambarkan alam yang subur,
kehidupan yang penuh dengan ketenangan, dan keharmonisan antara manusia
dan alam. Dalam filsafat Jawa topeng rumyang dimaknakan bahwa turunnya

dunia atas ke dunia material yang artinya mulai memasuki kehidupan dunia.®’

8 Suryadi et al., Kujang, Bedog, Dan Topeng, him. 94.
8 \Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 23 Maret 2025
57 Suryadi et al., Op. Cit., him. 95.



40

Gambar 2.3 Topeng Rumyang
Sumber: Dokumentasi Pribadi
4) Tumenggung, tarian yang menggunakan topeng yang berwarna merah seperti

kembang terong muda ini menggambarkan seseorang yang memiliki
kepribadian bertanggung jawab, gagah, rasional dan penggambarkan seseorang
yang sudah dewasa. Dalam filsafat Jawa, karakter Tumenggung mencerminkan
sifat luwamah, yaitu sifat manusia yang mampu mengendalikan diri dan
beradaptasi dengan berbagai situasi. Hal ini tercermin dalam gerakan tari yang
tenang, mantap, dan penuh wibawa, menggambarkan seorang pemimpin yang
bijaksana dan bertanggung jawab. Dalam perspektif Islam, khususnya dalam
ajaran tarekat, Tumenggung berada pada tingkatan di mana perilaku sehari-hari
mengacu pada sunnah, hadis Nabi, dan Al-Qur'an sebagai petunjuk hidup. Pada
tahapan ini, individu menunjukkan ketegasan dan konsistensi dalam

menjalankan ajaran agama, mencerminkan kedewasaan spiritual yang tinggi.®®

8 Suryadi et al., Loc. Cit.



41

Gambar 2.4 Topeng Tumenggung
Sumber: Dokumentasi Pribadi
5) Klana atau Rahwana, topeng dari tarian ini berwarna merah tua. Pada tarian ini
menggambarkan sifat angkuh, marah, kasar, tamak pada manusia.®® Topeng
Klana berkarakter gagah kasar menggambarkan seseorang yang buruk, serakah,
penuh amarah, dan tidak bisa mengendalikan hawa nafsu dan menggambarkan
seseorang yang sedang mabuk, marah, tertawa, dan jatuh cinta. Gerakan
mengangkat kaki dan rentangan tangan yang melebar menggambarkan jiwa yang
keras dan kuat. Dalam perspektif Islam tokoh Klana digambarkan sebagai
manusia yang pada tingkatan syariah yang memiliki pembawaan amarah dan

berarti penuh dengan ciri keduniawian, serba ingin menonjolkan kepandaian,

ingin tahu, dan tindakannya dianggap lepas kendali.”

89 Wawancara dengan Inu Kertapati, dalang topeng Slangit tanggal 23 Maret 2025
0 Suryadi et al., Op. Cit., him. 96.



42

Gambar 2.5 Topeng Klana
Sumber: Dokumentasi Pribadi

Kesenian tari topeng merupakan salah satu kesenian yang menjadi ciri khas
kesenian Cirebon karena dari bentuk tarian dan penyajiannya berbeda dengan
kesenian topeng di daerah lain. Seperti kesenian tari topeng lima karakter yang
hanya terdapat di Cirebon dan berkembang di beberapa wilayah Cirebon hal ini
disebabkan karena adanya pengemasan ulang yang dilakukan Sunan Gunung Jati
dan Sunan Panggung untuk menyampaikan syiar Islam. Dari adanya pengemasan
ulang tari topeng tersebut kemudian menyebar ke wilayah Cirebon dan menjadi
suatu identitas kesenian yang ada di Cirebon. Begitupun tari topeng gaya Slangit
merupakan salah satu kesenian yang telah turun menurun di Desa Slangit dan
memiliki gerakan pola yang lebih lincah jika dibandingkan dengan gerakan
seniman topeng di wilayah lain. Dari hal tersebut maka selaras dengan teori
identitas budaya yang menjelaskan bahwa identitas suatu hal yang dimiliki oleh

setiap kelompok atau masyarakat tertentu dengan batasan-batasan yang menjadi ciri



43
khas dari kelompok tersebut yang nantinya menjadi budaya mereka. Ciri khas ini
dilihat dari tradisi, tingkah laku, kegiatan, serta pola pikir.”

Pada konteks tari topeng Cirebon menjadi identitas budaya Cirebon karena
bentuk, pola, penyajiannya berbeda dengan kesenian topeng di wilayah lain
meskipun pada dasarnya memiliki kesamaan yaitu dibawakan pada saat bebarang.
Begitupun tari topeng gaya Slangit, kesenian ini menjadi bagian budaya masyarakat
Desa Slangit bukan hanya dilihat dari pemaknaan dan penyajian tari topeng namun
karena pada awalnya kesenian ini dibawakan oleh para seniman yang tersebar di
beberapa tempat di Desa Slangit yang masih satu keturunan dari dalang topeng
Arja. Beberapa dalang topeng yang ada di desa tersebut seringkali melibatkan
masyarakat umum sehingga menjadi bagian dari salah satu identitas Desa Slangit.

Pada misi untuk melestarikan kesenian tari topeng, seniman tidak hanya
melakukan bebarang dan menjadikan masyarakat sebagai penonton. Namun
mendirikan sanggar-sanggar dengan melakukan kaderisasi atau pembinaan kepada
masayarakat supaya dapat menari topeng. Teori yang digunakan pada bagian ini
adalah teori komunitas menurut Mac Iver didefinisikan sebagai ikatan kehidupan
yang dibentuk dari beberapa faktor seperti adanya seperasaan, sepernanggungan
dan saling membutuhkan.’ Teori ini selaras dengan Sanggar Panji Asmara yang
pada awalnya hanya bagian dari kumpulan pemain gamelan dan dalang topeng
(penari) untuk berkesenian, karena ada rasanya kebutuhan yang sama dan saling

memerlukan maka dalang topeng untuk mempertahankan kelompok ini mengikuti

"1 'Yahya, Budaya Dan Identitas, him. 74.
2 Soekanto, Teori Sosiologi Tentang Perubahan Sosial, him. 142,



44
arahan dari pemerintah untuk mendaftarkan kelompoknya menjadi suatu komunitas
yang sah dan membentuk sanggar. Hal ini selaras dengan teori komunitas
didefinisikan sebagai ikatan kehidupan yang dibentuk dari beberapa faktor seperti

adanya seperasaan, sepernanggungan dan saling membutuhkan.



