
 

 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

1.1 Latar Belakang Masalah 

Dinasti Abbasiyah Sering disebut sebagai Periode Kejayaan Islam atau sering 

disebut sebagai Islamic Golden Age. Kejayaan ini ditandai dengan kemajuan pada 

berbagai bidang , baik bidang sosial, politik, maupun intelektual.1 Perkembangan 

intelektual umat Islam dari masa ke masa dipengaruhi oleh berbagai faktor. Salah 

satu faktornya adalah pola kepemimpinan Khalifah yang menyadari pentingnya 

ilmu pengetahuan bagi kemajuan peradaban. Selain itu, dorongan untuk 

meninggalkan masa stagnasi dan bergerak menuju kemajuan juga menjadi salah 

satu pemicu utama. 2  

Sejak abad pertengahan, tradisi keilmuan Islam telah menjadikan gerakan 

penerjemahan sebagai bagian penting, dengan dampak besar terhadap kemajuan   

  fgperadaban. Berdasarkan ajaran Al-Qur'an dan Hadis, yang menekankan 

kewajiban mencari ilmu, praktik penerjemahan telah ada sejak Zaman Nabi 

Muhammad SAW.3 Dalam suatu riwayat disebutkan bahwa Nabi Muhammad SAW 

pernah menginstruksikan salah seorang sahabatnya, Zaid bin Tsabit, untuk 

mempelajari bahasa kaum Yahudi. Hal ini dilakukan agar Nabi tidak tergantung 

kepada mereka dalam urusan surat-menyurat.4 Zaid kemudian belajar bahasa 

tersebut dan berhasil 

 
           1 Philiph K hitti, History of the Arabs_( Rujukan Induk dan Paling Otoritatif tentang Sejarah 

Peradaban Islam,) Jakarta PT Serambi Ilmu Semesta, hlm 381 

            2 Uswatun Hasanah, Islamic Intellectual Development during the Abbasid Dynasty (750 AD-

861 AD), El Tarikh Journal of History, Culture and Islamic Civilization, hlm 1-11. 

            3 Maman Lesmana, Hunayn Ibn Ishaq dan Sejarah Penerjemahan Ilmu Pengetahuan dalam 

Bahasa Arab. Jawa barat : Jurnal Kajian dan Sejarah, Universitas Indonesia, hlm 1-2 

            4 Sindi Tifani, Shofiyyah, Nancy Pransiska,  dan Dwi Meutia Hasni, Pendidikan Bahasa 

Asing Perspektif Hadis, Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia, Vol. 2, No. 4 (Juli 2025), hlm. 671. 



2 

 

 
 

menguasainya dalam waktu kurang dari setengah bulan. Sejak saat itu, ia bertugas 

menuliskan surat-surat untuk Rasulullah dan membacakan surat-surat yang 

ditujukan kepada beliau.5 Hal ini menunjukkan pentingnya penguasaan bahasa 

asing sebagai alat komunikasi dan dakwah yang efektif dalam masyarakat 

multikultural kala itu . 

Di pusat kejayaan peradaban Islam, tumbuh sebuah gerakan intelektual yang 

monumental, yaitu Gerakan Penerjemahan. Gerakan ini merupakan usaha 

sistematis dan berkelanjutan untuk menerjemahkan berbagai naskah ilmiah dan 

filosofis dari peradaban kuno, khususnya Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa 

Arab. Berkat gerakan ini, karya-karya penting dari tokoh seperti Aristoteles, Plato, 

Galen, dan Euclid tidak hanya terjaga dari keterhilangan sejarah, tetapi ju ga 

menjadi fondasi penting bagi perkembangan ilmu pengetahuan dalam dunia Islam.6 

Kontribusi dari gerakan ini telah membentuk dasar-dasar penting bagi 

perkembangan ilmu pengetahuan di berbagai bidang. Para ilmuwan Muslim tidak 

hanya menerjemahkan, tetapi juga mengomentari, merevisi, dan mengembangkan 

pengetahuan yang mereka peroleh, yang pada akhirnya melahirkan inovasi orisinal. 

Pencapaian ini kemudian ditransmisikan ke Eropa dan turut memicu Renaisans, 

menjadikan gerakan penerjemahan ini sebagai salah satu peristiwa terpenting dalam 

sejarah intelektual global.7 Sebagai sebuah proyek peradaban yang besar, Gerakan 

 
             5 Suja’i Sarifandi, Ilmu Pengetahuan dalam Perspektif Hadis Nabi, Jurnal Ushuluddin Vol. 

XXI, No. 1, Januari 2014, hlm. 73 

            6 Radya Cantika Suhardiman Putri & Febri Priyoyudanto, "The Transmission System of the 

Greco-Arabic Translation Movement during the Abbasid Era and Its Philosophical Contribution," 

JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam), Vol. 7 No. 1, 2023, hlm. 2-3. 

           7 Cecep Hidayat, dkk., "Sains dan Sastra Pada Zaman Dinasti Abbasiyah," Tanjak: Jurnal 

Sejarah dan Peradaban Islam, Vol. 4 No. 3, 2024, hlm. 1-6. 



3 

 

 
 

Penerjemahan tidak muncul secara tiba-tiba. Kekhalifahan Abbasiyah, khususnya 

pada periode awal dan klasiknya sekitar abad ke-8 hingga pertengahan abad ke-9, 

telah memainkan peran penting dalam memfasilitasi dan mensponsori kegiatan 

intelektual ini. Dukungan dari para khalifah, wazir, hingga kaum pedagang kaya  

menciptakan lingkungan yang kondusif bagi para cendekiawan untuk berkarya.8 

Untuk memahami siklus perkembangannya, Gerakan Penerjemahan dalam 

penelitian ini akan dianalisis melalui tiga fase utama yang saling berkesinambungan 

periode inisiasi dan fondasi sekitar 754-813 M, periode kejayaan dan pelembagaan 

813-833 M, serta periode transisi dan pergeseran awal 833-861 M. Kerangka ini 

memungkinkan analisis yang lebih terstruktur mengenai bagaimana gerakan ini 

lahir, mencapai puncaknya, dan mulai mengalami perubahan.9 Fase inisiasi 

didorong oleh khalifah awal seperti Abu Ja'far Al-Manshur, yang mempelopori 

penerjemahan karya-karya di bidang astrologi dan kedokteran. Pada masa 

kepemimpinan Harun Al-Rasyid, gerakan penerjemahan mencapai tonggak penting 

dengan didirikannya Bayt Al-Hikmah, sebuah institusi yang meletakkan fondasi 

bagi puncak pencapaian intelektual pada masa sesudahnya. Institusi ini berfungsi 

sebagai perpustakaan, pusat penerjemahan, dan akademi ilmu pengetahuan yang 

menarik para sarjana dari berbagai penjuru dunia.10  

Puncak gerakan terjadi pada masa pemerintahan Khalifah Al-Ma'mun (813-

 
             8 Lailia Nuril Ilma & Muhammad Numan, "Sejarah Transmisi Keilmuan ke dalam Bahasa 

Arab," An-Nidzam: Jurnal Manajemen Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 10 No. 2, 2023, hlm. 5-6. 

             9 Mochamad Muksin, Islam dan Perkembangan Sains Teknologi  (Studi Perkembangan 

Sains dan Teknologi Dinasti Abbasiyah),Tekonologi Management dan Matematika, Vol. 2, No. 4, 

2016, hlm. 1-2. 

             10 Ainur Riska Amalia, Sejarah Peradaban Islam: Perkembangan Ilmu Pengetahuan Pada 

Masa Pemerintahan Dinasti Bani Abbasiyah, Rihlah, Vol. 10 No. 01, 2022, hlm. 2-5. 



4 

 

 
 

833 M). Ia memberikan dukungan penuh dan menjadikan Bayt al-Hikmah sebagai 

pusat penerjemahan berskala masif. Al-Ma'mun bahkan mengirim utusan khusus ke 

wilayah Bizantium untuk mencari dan membeli manuskrip-manuskrip kuno. Proses 

penerjemahan pada era ini sering kali melibatkan sistem transmisi berlapis, di mana 

teks Yunani diterjemahkan terlebih dahulu ke dalam bahasa Suryani 11(Syriac) oleh 

para sarjana Kristen Nestorian sebelum akhirnya diterjemahkan ke dalam bahasa 

Arab.12 

Di antara para penerjemah terkemuka yang menjadi motor penggerak utama 

adalah Hunayn ibn Ishaq, yang dijuluki sebagai “syekh para penerjemah Arab”. 

Karyanya tidak hanya akurat secara filologis tetapi juga berorientasi pada 

keterbacaan, yang menandai sebuah evolusi dalam teknik penerjemahan saat itu.13 

Setelah masa keemasan di bawah Al-Ma'mun, Dinasti Abbasiyah memasuki 

periode transisi. Kemajuan ilmu pengetahuan terus berlanjut di bawah khalifah 

berikutnya seperti Al-Mu'tashim (833-842 M), Al-Watsiq (842-847 M), dan Al-

Mutawakkil (847-861), yang juga termasuk dalam deretan khalifah di era 

keemasan. Namun, sumber-sumber juga mengindikasikan bahwa gerakan 

penerjemahan mulai mengalami penurunan setelah wafatnya Al-Ma'mun.14 

Meskipun banyak kajian telah membahas puncak kejayaan gerakan ini, masih 

terbatas penelitian yang menganalisis secara mendalam fase transisi segera 

 
           11 Bahasa Suryani (Syriac) merupakan salah satu dialek utama dari bahasa Aram yang 

berkembang pada awal era Masehi, khususnya digunakan oleh komunitas Kristen di wilayah Timur 

Tengah. Dialek ini berperan penting sebagai bahasa liturgi, ilmiah, dan budaya, serta menjadi 

penghubung utama dalam proses penerjemahan teks-teks Yunani ke dalam bahasa Arab pada masa 

Abbasiyah melalui para penerjemah Kristen Suryani yang menguasai Syriac dan Arab secara fasih. 

          12 Radya Cantika Suhardiman Putri & Febri Priyoyudanto, Ibid.,hlm. 5-6. 
13 Ibid, hlm. 7-8. 
14 Mochamad Muksin, Op.Cit., hlm. 2. 



5 

 

 
 

setelahnya, yaitu pada masa pemerintahan Al-Mu'tashim, dan bagaimana dinamika 

politik pada dekade tersebut seperti meningkatnya pengaruh militer Turki mulai 

memengaruhi kelangsungan proyek intelektual ini. Kesenjangan ini membuka 

ruang untuk meneliti faktor-faktor yang menyebabkan pergeseran momentum dan 

prioritas intelektual kekhalifahan.15 

Gerakan Penerjemahan pada masa Dinasti Abbasiyah merupakan gerakan 

besar yang bersejarah, di mana budaya dan pemikiran Arab telah memengaruhi 

budaya dunia secara signifikan. Gerakan ini telah berkembang dari tindakan 

individu menjadi gerakan resmi yang kuat, yang menciptakan pertukaran budaya 

luas. Melalui berbagai buku terjemahan, para penerjemah Arab telah berkontribusi 

pada pengembangan peradaban dunia menuju teknologi kontemporer, serta 

mendorong penyebaran pengetahuan melalui pertukaran akademis dan budaya pada 

Abad Pertengahan. Gerakan ini telah menunjukkan pentingnya pertukaran budaya 

dan dialog antarbudaya. Saat ini, dengan globalisasi dan keragaman budaya yang 

mendalam, penerjemahan telah menjadi semakin penting. Tiongkok telah berusaha 

mempromosikan budaya dan bekerja sama dengan dunia luar untuk mengatasi 

tantangan globalisasi16. 

Oleh karena itu, penelitian mengenai “Gerakan Penerjemahan pada Masa 

Dinasti Abbasiyah (754-861 M)” ini akan fokus menelusuri siklus hidup gerakan 

tersebut secara utuh. Penelitian ini akan menganalisis tiga fase krusialnya 

bagaimana gerakan ini diinisiasi dan dibangun fondasinya, mengapa ia bisa 

 
15 Ainur Riska Amalia, Op.Cit., hlm. 10. 

           16 Mingwei Xi, The Influence of the Arab Century Translation Movement on Cultural 

Exchange, Academic Journal of Humanities & Social Sciences, hlm 101-105 



6 

 

 
 

mencapai produktivitas puncaknya, dan bagaimana ia mulai mengalami pergeseran 

pada masa transisi awal. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang pasang surut salah satu 

gerakan intelektual terpenting dalam sejarah peradaban dunia.17 Gerakan 

Penerjemahan Dinasti Abbasiyah merupakan upaya besar di Baghdad, yang 

menghasilkan terjemahan dalam bahasa Arab dari hampir semua karya Yunani non-

agama  pada masa akhir kuno, termasuk astrologi, alkimia, fisika, matematika, 

kedokteran, dan filsafat. Keputusan Khalifah Umayyah Abdul Malik bin Marwan 

pada tahun 696 M untuk menjadikan bahasa Arab sebagai bahasa resmi 

pemerintahan, menggantikan bahasa Yunani di barat dan bahasa Persia di timur, 

telah memicu gerakan ini. Pergeseran bahasa ini telah menciptakan kebutuhan 

penerjemahan baru dan mengakibatkan perpindahan orang-orang yang menguasai 

bahasa Yunani dan Persia, yang kemudian bekerja sebagai penerjemah pada masa 

Kekhalifahan Islam di Baghdad.18 

 

1.2 Rumusan Masalah 

Rumusan masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana proses awal 

kemunculan Gerakan Penerjemahan, bagaimana gerakan ini mencapai puncak 

perkembangan dan kelembagaannya, serta bagaimana tantangan yang muncul pada 

masa pergeseran arah kebijakan. Adapun pertanyaan penelitian yang dirumuskan 

sebagai berikut: 

 
17 Mochamad Muksin, Ibid , hlm. 4. 

           18 Sabeur Mdallel, Financial Power and The Thirst For Knowledge: The first Arabic 

Translation Movement (8th to 10th Centuries), Translation Matters. hlm 25. 



7 

 

 
 

1. Bagaimana proses inisiasi dan peletakan fondasi Gerakan Penerjemahan 

melalui dukungan para khalifah awal, terutama dari Al-Mansur hingga Harun 

al-Rasyid? 

2. Bagaimana Gerakan Penerjemahan mencapai puncak pelembagaan dan 

produktivitasnya pada masa Al-Ma’mun melalui peran Bayt al-Hikmah dan 

dukungan terhadap rasionalisme? 

3. Bagaimana arah Gerakan Penerjemahan mulai mengalami pergeseran serta 

menghadapi tantangan baru pada masa transisi setelah era Al-Ma’mun? 

 

1.3 Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah diatas, maka tujuan penelitian sebagai berikut: 

1. Menganalisis proses inisiasi dan peletakan fondasi Gerakan Penerjemahan pada 

periode awal (750-813 M). 

2. Mengidentifikasi faktor-faktor pelembagaan dan produktivitas pada puncak 

Gerakan Penerjemahan (813-833 M). 

3. Mengevaluasi terjadinya pergeseran dan tantangan pada Gerakan Penerjemahan 

selama periode transisi (833-861 M). 

 

1.4 Manfaat Penelitian 

1.4.1 Manfaat Teoritis 

 Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dampak Gerakan penerjemahan 

terhadap perkembangan pemikiran dan budaya islam pada masa Dinasti Abbasiyah. 

hasil penelitian diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih mendalam 



8 

 

 
 

tentang interaksi budaya serta pengaruhnya terhadap perkembangan ilmu 

pengetahuan di dunia islam, khususnya terkait Gerakan penerjemahan pada Masa 

Dinasti Abbasiyah. 

 

1.4.2 Manfaat Praktis 

Penelitian ini akan memberikan siswa wawasan yang lebih dalam tentang 

Gerakan penerjemahan pada masa Dinasti Abbasiyah, menjelaskan bagaimana 

periode ini berkontribusi pada perkembangan ilmu pengetahuan dan budaya islam 

dan peningkatan pemahaman sejarah peradaban islam di sekolah. Dengan 

memahami konteks sejarah ini, siswa dapat lebih menghargai warisan intelektual 

yang ada. 

 

1.4.3 Manfaat Empiris 

Penelitian tentang gerakan penerjemahan pada masa Dinasti Abbasiyah 

memberikan manfaat empiris yang signifikan dengan menghasilkan data konkret 

mengenai karya-karya yang diterjemahkan, termasuk penulis, tema, dan bidang 

ilmu yang mempengaruhi. Selain itu, penelitian ini menganalisis dampak gerakan 

penerjemahan terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, serta 

bagaimana ide-ide tersebut menyebar dan beradaptasi di berbagai budaya. Melalui 

studi kasus teks-teks tertentu, penelitian ini mengungkap proses penerjemahan dan 

tantangan yang dihadapi oleh para penerjemah pada masa itu. Selain itu, penelitian 

ini juga menyusun peta pertukaran budaya antara dunia Arab dan budaya lain, 

memberikan wawasan empiris tentang interaksi budaya yang terjadi selama periode 



9 

 

 
 

tersebut. Dengan demikian, hasil penelitian ini dapat menjadi referensi penting bagi 

kajian lanjutan dalam bidang sejarah, linguistik, dan kajian budaya. 

 

1.5 Tinjauan Teoritis 

1.5.1 Kajian Teoritis 

1.5.1.1 Teori Skopos 

Teori Skopos (Skopostheorie), yang diperkenalkan oleh Hans J. Vermeer pada 

akhir 1970-an, menandai suatu pergeseran penting dalam kajian penerjemahan, dari 

pendekatan yang berfokus pada aspek linguistik semata menuju kerangka kerja 

yang lebih fungsional dan sosio-kultural. 19Selama dinasti Abbasiyah, periode yang 

dikenal dengan pertukaran budaya dan intelektualnya yang kaya, terjemahan 

memainkan peran penting dalam penyebaran pengetahuan. Menerapkan teori 

Skopos ke konteks sejarah ini melibatkan pemahaman bagaimana terjemahan 

disesuaikan untuk memenuhi kebutuhan dan tujuan spesifik saat itu, seperti 

transmisi karya ilmiah, filosofis, dan sastra dari Yunani dan Persia ke dalam bahasa 

Arab. Teori ini menekankan pentingnya tujuan (skopos) penerjemahan dalam 

menentukan strategi dan metode yang digunakan, bukan sekadar kesetiaan terhadap 

teks sumber. Namun demikian, Teori Skopos tidak lepas dari kritik, di antaranya 

karena dianggap terlalu menyederhanakan proses penerjemahan, mengaburkan 

batasan konsep, serta dinilai kurang relevan atau sulit diterapkan dalam 

penerjemahan teks-teks sastra dan keagamaan.20 

 
19 Ika Kana Trisnawati, Skopos Theory: A Practical Approach in the Translation Process, Englisia 

1, no. 2 (May 2014) hlm, 245 
20 Ibid, 245 



10 

 

 
 

Teori Skopos berasal dari kata Yunani skopos yang berarti "tujuan", dan 

menekankan bahwa setiap tindakan penerjemahan harus didasarkan pada tujuan 

tertentu yang menjadi prinsip utama dalam prosesnya. Dalam kerangka ini, teks 

sumber dipandang bukan sebagai sesuatu yang harus diterjemahkan secara harfiah, 

melainkan sebagai tawaran informasi yang perlu disesuaikan menjadi informasi 

baru dalam teks target, dengan mempertimbangkan konteks budaya dan bahasa 

pembaca sasaran. Oleh karena itu, teori ini lebih menitikberatkan pada fungsi dan 

kebutuhan pembaca target dibanding sekadar kesetiaan linguistik terhadap teks 

sumber.21 Dalam Teori Skopos, aturan utama yang menjadi landasan adalah bahwa 

tujuan penerjemahan menjadi faktor paling penting, atau dengan kata lain, “tujuan 

menghalalkan cara.” Teori ini didasarkan pada tiga prinsip utama. Pertama, Skopos 

Rule Aturan Skopos yang menyatakan bahwa proses penerjemahan harus diarahkan 

untuk mencapai tujuan tertentu sesuai kebutuhan penerima. Kedua, Coherence Rule 

Aturan Koherensi, yaitu hasil terjemahan harus dapat dipahami dan relevan bagi 

pembaca dalam konteks budaya dan situasi komunikatif mereka. Ketiga, Fidelity 

Rule Aturan Kesetiaan, yang menekankan bahwa meskipun fokusnya pada 

pembaca target, terjemahan tetap harus menjaga hubungan makna dan isi dengan 

teks sumber.22 Seperti halnya Para penerjemah seperti Hunayn ibn Ishaq tidak 

hanya menerjemahkan secara harfiah, tetapi juga memastikan teks tersebut koheren 

dan dapat dipahami oleh masyarakat Arab sesuai dengan prinsip koherensi. Meski 

 
21 Ibid, 246 

22 Song Yuwei and Lyu Liangqiu, A Study on the Translation of Cultural Relic Texts from 

the Perspective of Skopos Theory—Taking the Cultural Relic Texts in the National Museum of China 

as Examples, International Journal of Linguistics and Communication 8, no. 2 (December 2020), 

hlm 41 



11 

 

 
 

begitu, mereka tetap menjaga kesetiaan terhadap makna teks aslinya, sejalan dengan 

prinsip kesetiaan dalam teori ini. Dengan demikian, pendekatan fungsional yang 

ditekankan dalam Teori Skopos tercermin dalam praktik penerjemahan yang 

dilakukan para cendekiawan Abbasiyah. 

Aturan Skopos merupakan aturan yang paling utama, yang menyatakan bahwa 

setiap penerjemahan harus memiliki tujuan yang jelas agar dapat dipahami oleh 

pembaca sasaran. Selanjutnya, Aturan Koherensi menekankan bahwa hasil 

terjemahan harus logis, mudah dimengerti, dan koheren di dalam teks itu sendiri, 

serta dapat diterima oleh pembaca dengan mempertimbangkan latar belakang 

budaya mereka. Sementara itu, Aturan Kesetiaan bertujuan untuk menjaga 

kesetiaan terhadap teks sumber tanpa mengubah makna aslinya, namun tetap 

menyesuaikannya agar pembaca sasaran merasa puas dan tidak kehilangan maksud 

dari teks awal. Ketiga aturan ini disusun dalam urutan hierarkis, di mana tujuan 

(Skopos) menjadi dasar utama, disusul oleh koherensi, dan terakhir kesetiaan, 

sehingga proses penerjemahan menjadi lebih fungsional dan efektif dalam konteks 

lintas budaya.23 

Konsep-konsep lanjutan dari Teori Skopos, seperti Teori Tindakan 

Penerjemahan oleh Justa Holtz-Manttari dan gagasan “loyalitas” oleh Christine 

Nord, memperkaya pendekatan fungsional dalam penerjemahan, terutama dalam 

konteks teks-teks peninggalan budaya. Penerjemahan semacam ini tidak hanya 

bertujuan untuk menyampaikan informasi secara harfiah (tujuan dasar), tetapi juga 

untuk membantu pembaca memahami konteks budaya dan pengetahuan yang 

 
23 Made Dwi Kardiasa,dkk, Analyzing Translation Strategy of Online Media’s News Content 

Using Skopos Perspective, Linguistica 12, no. 4 (October 2023): 234-235 



12 

 

 
 

melatarinya (tujuan menengah), hingga akhirnya mendorong terjadinya pertukaran 

budaya lintas peradaban (tujuan akhir).24 Pendekatan ini sangat relevan bila 

dikaitkan dengan gerakan penerjemahan pada masa Dinasti Abbasiyah, di mana 

penerjemahan teks-teks Yunani, Persia, dan India tidak hanya berfungsi sebagai alih 

bahasa, tetapi juga sebagai sarana transfer ilmu dan budaya yang mendalam, sejalan 

dengan semangat intelektual dan keberagaman yang melandasi era tersebut. 

 

1.5.1.2 Teori difusi Inovasi  

Teori Difusi Inovasi merupakan salah satu pendekatan yang menjelaskan 

bagaimana suatu inovasi diperkenalkan dan diadopsi secara bertahap oleh 

masyarakat. Proses ini mencakup beberapa tahapan, mulai dari saat individu 

pertama kali mengenal inovasi hingga mereka memutuskan untuk menerimanya 

atau menolaknya. Tahapan awal dalam proses ini adalah tahap pengetahuan, di 

mana individu mulai memperoleh informasi awal mengenai inovasi, termasuk 

fungsi dan manfaatnya, melalui berbagai saluran komunikasi seperti keluarga, 

teman, maupun media massa.25 Dalam konteks sejarah Islam, khususnya pada masa 

Dinasti Abbasiyah antara tahun 754 hingga 861 M, teori ini dapat membantu 

menjelaskan bagaimana ilmu pengetahuan asing mulai dikenal dan diterima oleh 

masyarakat Muslim melalui Gerakan Penerjemahan yang berlangsung secara luas. 

Proses penyebaran ini dimulai dari tahap awal, yaitu ketika para ilmuwan Muslim 

mulai mengenal berbagai karya ilmiah dan filsafat dari peradaban Yunani, Persia, 

 
24 Ibid hlm 41-42 
25 Gepeng Rambe, Abdi Ar-Ridho, Candra, Teori Media/Teori Difusi inovasi, Medan : 

Universitas Islam Negri Medan, 2022.,hlm. 159 



13 

 

 
 

dan India. Karya-karya tersebut diterjemahkan ke dalam bahasa Arab melalui 

berbagai jalur, seperti dukungan dari istana khalifah, peran lembaga keilmuan, serta 

jaringan para ulama dan penerjemah. Teori ini dikembangkan oleh Everett M. 

Rogers melalui karyanya Diffusion of Innovations, yang banyak digunakan untuk 

menjelaskan dinamika penerimaan inovasi dalam sistem sosial. Rogers 

mengemukakan tiga konsep utama dalam teorinya: inovasi sebagai ide atau praktik 

baru, difusi sebagai proses penyebaran inovasi melalui saluran tertentu dari waktu 

ke waktu, dan adopsi sebagai keputusan individu atau kelompok untuk 

mengimplementasikan inovasi secara penuh. Dalam konteks sejarah, konsep-

konsep ini membantu menelusuri bagaimana perubahan ide dan kebudayaan 

berlangsung dan diterima dalam masyarakat masa lampau.26 

Menurut Rogers Terdapat Elemen Utama dalam Difusi Inovasi. Pertama 

adalah sebuah Inovasi, Kedua dikomunikasikan melalui Saluran tertentu, Ketiga 

dari waktu ke waktu, diantara para Anggota Sistem sosial.27 Teori Difusi Inovasi 

yang dikembangkan oleh Everett M. Rogers dapat digunakan untuk memahami 

dinamika Gerakan Penerjemahan pada masa Dinasti Abbasiyah (754–861 M) 

sebagai sebuah proses penyebaran ide dan pengetahuan lintas budaya. Inovasi 

dalam konteks ini berupa masuknya ilmu pengetahuan asing terutama dari 

peradaban Yunani, Persia, dan India yang sebelumnya belum dikenal dalam 

khazanah keilmuan Islam. Penyebaran inovasi ini berlangsung melalui saluran 

komunikasi yang khas pada masa itu, seperti dukungan langsung dari khalifah, 

keberadaan lembaga intelektual seperti Bayt Al-Hikmah, serta peran para 

 
26 Ibid., hlm 160 

           27 Rogers E.M (2003). Difufusion of Innovation, 5th Edition. Britania Raya, Free press,  hlm.  



14 

 

 
 

penerjemah dan ulama yang menjadi penghubung antara teks asing dan pemahaman 

lokal. Proses difusi tersebut berlangsung bertahap seiring waktu, tidak hanya 

mencerminkan transformasi intelektual, tetapi juga menunjukkan adaptasi sosial-

budaya dalam menerima dan mengembangkan gagasan baru. Sistem sosial yang 

terlibat meliputi kalangan elit intelektual, ilmuwan, birokrat, dan pelajar yang 

menjadi agen utama dalam mendorong penerimaan serta pelestarian ilmu 

pengetahuan hasil terjemahan, menjadikan gerakan ini sebagai fondasi penting bagi 

kebangkitan intelektual dunia Islam. 

Rogers dan Shoemaker, dalam kerangka teori Difusi Inovasi, menjelaskan 

bahwa penyebaran suatu inovasi dalam masyarakat berlangsung melalui empat 

tahap utama, yaitu pengetahuan, persuasi, keputusan, dan konfirmasi. Keempat 

tahap ini menunjukkan bagaimana sebuah gagasan baru diperkenalkan kepada 

masyarakat, kemudian dipertimbangkan, diterima atau ditolak, dan akhirnya 

diperkuat melalui penerapan dalam kehidupan sosial.28 Proses ini dapat terlihat saat 

para ilmuwan Muslim mulai mengenal berbagai karya asing (tahap pengetahuan), 

lalu mempertimbangkan manfaat dari isi karya tersebut (tahap persuasi). Setelah 

itu, mereka memutuskan untuk menerjemahkan dan menggunakannya dalam 

kegiatan keilmuan (tahap keputusan), dan akhirnya terus menggunakan serta 

mengembangkan pengetahuan tersebut dalam tradisi intelektual Islam (tahap 

konfirmasi). Tujuan dari proses difusi ini bukan hanya agar ide-ide asing diterima, 

tetapi juga untuk mengubah dan memperkaya sistem pengetahuan yang ada. Hal ini 

 
28 Iis Mulyati, Mohammad Mansyuruddin, Adrianus, Yohanes Bahari, dan Warneri, Proses 

Difusi Inovasi dalam Penerapan Metode Pengajaran Baru,Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 5, no. 6 

(Desember 2023), hlm 2428. 



15 

 

 
 

dilakukan demi meningkatkan kualitas ilmu, memperluas wawasan keilmuan, 

membangun tradisi berpikir yang baru, dan mempermudah proses pembelajaran 

serta pengembangan ilmu pengetahuan di dunia Islam. 

 

1.5.1.3 Teori Hegemoni Budaya 

Teori hegemoni adalah teori politik yang sangat berpengaruh pada abad ke-

20. Antonio Gramsci mengembangkan teori ini dan dianggap sebagai pemikir 

politik terpenting setelah Karl Marx. Gramsci bukan sekadar filsuf yang 

merumuskan teori dari hasil kontemplasi, tetapi ia menyusunnya berdasarkan 

pengalaman, pengamatan, serta interpretasi terhadap kehidupan sosial dan politik 

di sekitarnya.29 Konsep hegemoni telah menjadi topik perdebatan yang luas dalam 

berbagai bidang studi selama satu abad terakhir, terutama dalam ranah ilmu sosial 

dan politik. Gagasan ini berasal dari tradisi pemikiran Marxis, khususnya dari kaum 

Marxis di Rusia yang menggunakannya dalam perjuangan melawan monarki. 

Namun, popularitas konsep hegemoni dalam dunia akademis berbahasa Inggris 

mulai meningkat pesat setelah terbitnya buku Antonio Gramsci and the Origins of 

Italian Communism karya John M. Cammett pada tahun 1967. Sejak saat itu, 

hegemoni menjadi kerangka penting dalam menganalisis relasi kuasa, dominasi 

ideologi, dan kontrol budaya dalam masyarakat modern.30 

Teori hegemoni yang diperkenalkan oleh Antonio Gramsci, seorang pemikir 

Neo-Marxis, menjadi salah satu konsep penting dalam kajian kekuasaan dan 

 
29 Endah Siswati, Anatomi Teori Hegemoni Antonio Gramsci, (Translitera : Jurnal Kajian 

Komunikasi dan Studi Media:2018) hlm. 12 
30 Daniel Hutagalung, Hegemoni, Kekuasan dan Ideologi, Diponegoro 74: Jurnal Pemikiran 

Sosial, Politik dan Hak Asasi Manusia, no. 12 (Oktober–Desember 2004), hlm 1 



16 

 

 
 

ideologi. Meskipun pemikirannya memiliki pengaruh besar dalam studi kritis di 

berbagai belahan dunia, Gramsci relatif kurang dikenal di Indonesia, terutama pada 

masa Orde Baru.31 Konsep hegemoni yang dikemukakan oleh Antonio Gramsci 

sangat relevan untuk digunakan dalam menganalisis pergeseran kekuasaan dari 

Dinasti Umayyah ke Dinasti Abbasiyah, sebagaimana dibahas dalam bab kedua 

penelitian ini. Gramsci memandang hegemoni sebagai bentuk kekuasaan yang tidak 

hanya dijalankan melalui kekuatan atau paksaan, tetapi juga melalui persuasi dan 

penciptaan konsensus sosial. Ia menggambarkan kekuasaan hegemonik dengan 

metafora centaur separuh binatang, separuh manusia untuk menunjukkan 

keseimbangan antara dominasi (kekuatan) dan persetujuan (konsensus).32 Dalam 

konteks transisi kekuasaan dari Umayyah ke Abbasiyah, dinasti baru ini tidak hanya 

merebut tampuk kekuasaan secara militer, tetapi juga membangun legitimasi 

ideologis melalui narasi keagamaan, kultural, dan ilmiah salah satunya melalui 

gerakan penerjemahan. Gerakan penerjemahan ini menjadi bagian dari strategi 

hegemoni Abbasiyah dalam menciptakan “organisasi konsensus,”33 yakni 

mengukuhkan kepemimpinan mereka tidak hanya secara politik, tetapi juga secara 

intelektual dan budaya, guna mengonsolidasikan kekuasaan mereka atas 

masyarakat yang beragam. 

Struart Hall Sebagai salah satu tokoh utama dalam studi budaya, Hall 

 
31 Magdalena Baga, Dekonstruksi Derrida dan Hegemoni Gramsci: Sebuah Awal Pencarian 

Identitas Budaya Indonesia Pascakolonial, E-Research Review: Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 

1 (2022), hlm 53 
32 Ibid, hlm 53 
33 Organisasi konsensus adalah istilah yang berasal dari pemikiran Antonio Gramsci dalam 

teori hegemoni. Secara sederhana, ini merujuk pada cara penguasa membangun kesepakatan 

bersama (konsensus) dengan masyarakat, sehingga kekuasaan mereka diterima bukan hanya karena 

takut (kekuatan), tetapi karena dianggap sah dan wajar (persetujuan). 



17 

 

 
 

memperluas pemahaman Gramsci tentang hegemoni budaya dengan menekankan 

bagaimana media dan komunikasi massa berperan dalam menyebarkan ideologi 

dominan. Teori Hall secara aktif mengkritik hasil dari apa yang bisa disebut 

hegemoni budaya Barat. Teks tersebut menjelaskan bagaimana Barat secara sadar 

membangun identitas budaya yang “lebih maju” dan “lebih berada”  untuk diri 

mereka sendiri.34 Teori Hall menekankan bahwa identitas budaya bukanlah sesuatu 

yang sudah ada dan tetap, melainkan “diciptakan, bukan ditemukan” dan selalu 

berada dalam proses konstruksi.35 Gerakan Penerjemahan adalah contoh sempurna 

dari proses ini. Identitas intelektual dan budaya Dinasti Abbasiyah tidak statis. 

Melalui penerjemahan karya-karya Yunani, Persia, dan India, mereka secara aktif 

membangun dan membentuk ulang identitas mereka. Mereka tidak hanya menyerap, 

tetapi juga berdialog, mengkritik, dan mensintesis pengetahuan asing ke dalam 

kerangka dunia mereka sendiri.  

Menurut Hall, identitas dikonstruksi melalui wacana (bahasa dan sistem 

pengetahuan). Kelas yang memiliki kekuasaan dapat menggunakan wacana untuk 

membentuk realitas.36 Penerjemahan pada masa Abbasiyah bukan sekadar kegiatan 

alih bahasa, melainkan sebuah proyek besar untuk membentuk citra peradaban. 

Dengan sengaja memilih dan menerjemahkan karya-karya penting seperti filsafat 

Aristoteles, para cendekiawan yang didukung khalifah sedang membangun 

identitas baru bagi dunia Islam sebagai pewaris sekaligus penyempurna ilmu 

 
34 Bo Yang, Dan Zhao, and Lu Liu, An Analysis of Hall's Theory of Cultural Identity and Its 

Application in Flipped Class, in Proceedings of the 2nd International Conference on Language, 

Communication and Culture Studies (ICLCCS 2021), Advances in Social Science, Education and 

Humanities Research, vol. 588 (Harbin: East University of Heilongjiang, 2021), hlm 178 
35 Ibid,  181 
36 Ibid, 181 



18 

 

 
 

pengetahuan dari peradaban kuno. Hall sering mengkritik bagaimana Barat 

membangun identitas mereka yang “lebih maju”  atau “lebih beradab” untuk 

membedakan diri dari yang lain. Ini adalah permainan kekuasaan. Gerakan 

penerjemahan yang didanai besar-besaran oleh khalifah seperti Al-Ma'mun bisa 

dilihat sebagai proyek kekuasaan. Dengan mengimpor dan menguasai ilmu 

pengetahuan dari peradaban lain, Dinasti Abbasiyah sedang membangun sebuah 

“identitas budaya yang superior” pada masanya. Mereka memposisikan Baghdad 

sebagai pusat intelektual dunia, sebuah tindakan yang mencerminkan “pembedaan 

diri dari yang lain” dan menunjukkan kekuatan peradaban mereka. 

Stuart Hall menyatakan bahwa masa depan identitas berada dalam “status 

diaspora” atau sebuah dunia baru yang beragam, di mana percampuran budaya 

(cultural mix) melahirkan identitas yang lebih terbuka, inklusif, dan dinamis.37 

Pandangan ini sangat cocok dengan hasil dari gerakan penerjemahan pada masa 

Dinasti Abbasiyah, yang tidak sekadar membuat Islam menjadi seperti budaya 

Yunani (ter-helenisasi) atau budaya Arab menjadi seperti Persia (ter-persianisasi), 

melainkan justru melahirkan perpaduan baru antara berbagai budaya dan 

pemikiran. Hal ini terlihat dalam karya tokoh-tokoh seperti Al-Kindi, Al-Farabi, 

dan Ibnu Sina. Mereka tidak hanya menerjemahkan filsafat Yunani, tetapi juga 

memadukannya dengan ajaran Islam, sehingga lahirlah pemikiran baru yang 

disebut falsafah. Tradisi ini menjadi contoh nyata bagaimana pertemuan budaya 

dapat menciptakan pemikiran yang lebih kaya dan menjadi dasar penting dalam 

perkembangan ilmu pengetahuan Islam maupun dunia intelektual secara global. 

 
37 Ibid, hlm 182-184 



19 

 

 
 

1.6 Kajian Pustaka 

Kajian mengenai Gerakan Penerjemahan pada masa Dinasti Abbasiyah telah 

berkembang melalui beberapa fase pemikiran. Generasi awal sejarawan, yang 

diwakili oleh karya monumental Philip K. Hitti, History of the Arabs, cenderung 

menyajikan fenomena ini dalam kerangka narasi besar tentang kebangkitan dan 

kejayaan peradaban Islam. Pandangan serupa juga ditemukan dalam buku-buku 

teks sejarah peradaban Islam di Indonesia seperti karya Badri Yatim, yang 

menekankan pencapaian luar biasa pada Zaman Keemasan. Namun, sejak akhir 

abad ke-20, muncul perspektif yang lebih analitis dan kritis. Dimitri Gutas, dalam 

karyanya yang sangat berpengaruh, Greek Thought, Arabic Culture, menantang 

pandangan lama tersebut. Gutas berargumen bahwa Gerakan Penerjemahan 

bukanlah sekadar buah dari 'kecintaan pada ilmu', melainkan sebuah proyek sosial-

politik yang didorong oleh kebutuhan negara Abbasiyah untuk menciptakan 

ideologi kekaisaran yang baru.38 

Di sisi lain, dalam bidang sejarah sains, George Saliba menawarkan koreksi 

penting terhadap narasi “penerjemahan-lalu-stagnasi”. Saliba menunjukkan bahwa 

para ilmuwan Muslim bukan sekadar penerus pasif, melainkan inovator aktif yang 

mengkritik dan mengembangkan secara fundamental ilmu yang mereka warisi. 

Oleh karena itu, penelitian ini akan memposisikan diri di tengah perdebatan 

tersebut. 39 

 
38 Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-Arabic Translation Movement 

in Baghdad and Early ʻAbbāsid Society (2nd-4th/8th-10 th c.) (London: Routledge, 1998), hlm 2-7 
39 George Saliba. Islamic Science and the Making of the European Renaissance. Cambridge, 

MA: The MIT Press, 2007, hlm. 2-21 

 



20 

 

 
 

Dengan menggunakan data sekunder utama dari Al-Fihrist, penelitian ini 

akan menggunakan kerangka analisis politik dari Gutas untuk menjelaskan motif di 

balik gerakan ini, sambil meminjam perspektif Saliba untuk menganalisis dampak 

orisinal-nya pada perkembangan ilmu pengetahuan. 

 

1.7 Hasil Penelitian yang Relevan 

Sebagai landasan penelitian, penulis telah mengkaji beberapa hasil penelitian 

relevan yang membahas Gerakan Penerjemahan dan perkembangan intelektual 

pada masa Dinasti Abbasiyah. Kajian ini digunakan untuk memetakan diskusi yang 

telah ada dan memposisikan kontribusi penelitian ini. Tiga artikel utama yang diulas 

adalah sebagai berikut. 

Artikel Ilmiah berjudul “Intellectual Development of Islam during the 

Abbasid Dynasty (750 - 861M)” oleh Uswatun Ha sanah. Artikel ini berargumen 

bahwa kemajuan intelektual Islam pada periode 750-861 M didorong oleh tiga 

faktor utama yang saling terkait. Diantara nya, pola kepemimpinan para khalifah 

yang progresif dan mendukung penerjemahan, terbentuknya masyarakat 

kosmopolitan yang terbuka terhadap pengaruh luar, dan adanya budaya membaca 

yang kuat di tengah masyarakat. Karya Hasanah ini memberikan kerangka waktu 

yang identik dengan penelitian saya, sehingga menjadi rujukan pembanding yang 

sangat penting untuk setiap fase yang diteliti. Artikel ini juga menyediakan data 

pendukung mengenai pentingnya peran khalifah dan institusi seperti Bayt al-

Hikmah yang akan memperkuat analisis pada Bab II dan III. Namun, artikel ini 

cenderung membahas periode 754-861 M sebagai satu kesatuan. Oleh karena itu, 



21 

 

 
 

penelitian saya akan memperdalam dan mempertajam analisis tersebut dengan 

membaginya ke dalam tiga fase yang berbeda secara kualitatif: inisiasi, puncak, dan 

transisi. Secara khusus, skripsi ini akan fokus menganalisis periode transisi 842-

861 M yang di dalam artikel ini belum dibahas secara spesifik, untuk melihat 

bagaimana perubahan politik pada masa Al-Mutawakkil memengaruhi dinamika 

gerakan intelektual. 

Artikel Ilmiah berjudul “The Transmission System of The Greco-Arabic 

Translation Movement.” oleh Radya Cantika S. P. Artikel ini berargumen bahwa 

Gerakan Penerjemahan Greco-Arabic adalah proyek fundamental yang dimotivasi 

oleh faktor historis (penaklukan Arab dan Revolusi Abbasiyah) dan memiliki 

sistem transmisi penerjemahan yang spesifik, yaitu melalui dua tahap: dari bahasa 

Yunani ke bahasa Suriah (Syriac), baru kemudian ke bahasa Arab. Keberhasilan 

sistem ini menjadi fondasi bagi lahirnya filsafat Islam. Penelitian ini memberikan 

pemahaman teknis yang mendalam mengenai  mekanisme penerjemahan, terutama 

peran penting bahasa Suriah sebagai perantara . Detail mengenai metode kerja para 

penerjemah seperti Hunayn ibn Ishaq akan sangat memperkaya analisis pada Bab 

III mengenai puncak produktivitas gerakan. Fokus utama artikel ini adalah pada 

sistem transmisi dan kontribusinya terhadap filsafat. Penelitian saya akan memiliki 

cakupan yang lebih luas, tidak hanya filsafat tetapi juga kemajuan dalam ilmu-ilmu 

lain seperti kedokteran, astronomi, dan matematika. Selain itu, skripsi ini akan 

memberikan analisis yang lebih mendalam pada evolusi gerakan dari fase ke fase, 

sebuah aspek yang tidak menjadi fokus utama dalam artikel ini. 

Artikel Ilmiah “Financial power and the thirst for knowledge: The first 



22 

 

 
 

Arabic translation movement (8th to 10th centuries)” oleh Sabeur Mdallel Artikel 

ini berargumen bahwa Gerakan Penerjemahan Abbasiyah tidak akan mungkin 

terjadi dalam skala masif tanpa adanya infrastruktur dan dukungan finansial yang 

luar biasa. Remunerasi yang sangat tinggi bagi para penerjemah dan investasi besar 

dari negara maupun swasta bukanlah efek samping, melainkan prasyarat dan 

pendorong utama dari gerakan itu sendiri. Karya Mdallel menyediakan bukti 

kuantitatif dan ekonomis yang membuat konsep “patronase” menjadi lebih konkret. 

Data mengenai gaji penerjemah (500 dinar per bulan) dan biaya yang dikeluarkan 

oleh para patron akan menjadi bukti kuat dalam analisis saya untuk menunjukkan 

betapa berharganya ilmu pengetahuan pada masa itu. Artikel ini sangat kuat dalam 

menjelaskan aspek “bagaimana gerakan ini didanai”. Penelitian saya akan 

mengintegrasikan argumen finansial dari Mdallel ini dengan argumen politik dari 

Gutas yang juga dirujuk Mdallel untuk menciptakan sebuah analisis yang lebih 

holistik. Skripsi ini akan menggunakan data finansial tersebut untuk menganalisis 

apakah terjadi pergeseran prioritas pendanaan pada fase transisi (Bab IV), sebuah 

pertanyaan yang berada di luar fokus utama artikel Mdallel. 

1.8 Kerangka Konseptual 

Kerangka konseptual dalam penelitian sejarah menurut Kuntowijoyo 

mencakup beberapa tahapan penting yang harus diikuti. Langkah-langkah dalam 

pemilihan topik, pengumpulan sumber, kritik intern dan ekstern, dan inpretasi, dan 

penyajian dalam bentuk tulisan. Penelitian ini dimulai dari mengindentifikasi 

faktor Gerakan penerjemahan selama Dinasti Abbasiyah hingga karya-karya 

penting yang dihasilkan dari Gerakan penerjemahan, dan bagaimana pengaruhnya 

terhadap masyarakat Arab-Islam. 



23 

 

 
 

 

1.9 Metode Penelitian Sejarah 

Metode ini menggunakan metode penelitian sejarah sesuai dengan yang 

diungkapkan oleh Kuntowijoyo, metode sejarah terdiri dari pemilihan topik, 

pengumpulan sumber, verifikasi, interpretasi dan penulisan sejarah atau histografi 

sebagai syarat melakukan penelitian sejarah.40 

 

1.9.1 Pemilihan Topik 

 

Sebelum melakukan suatu penelitian sudah semestinya penulis mencari topik 

 

40 Kuntowijoyo. (2005). Pengantar ilmu sejarah. Bentang Pustaka. hlm. 64. 
 



24 

 

 
 

yang akan dibahas, maka tahapan pertama dalam penelitian sejarah yaitu pemilihan 

topik. Karena menggunakan metode penelitian sejarah maka pemilihan topik dalam 

penelitian harus berkaitan dengan topik sejarah. Kuntowijoyo menjelaskan bahwa 

pemilihan topik penelitian sejarah perlu didasarkan atas kedekatan peneliti dengan 

objek penelitiannya yang terdiri dari aspek kedekatan emosional dan intelektual41.  

Pada Judul “Gerakan Penerjemahan pada Masa Dinasti Abbasiyah Periode 

754-861” perlu diteliti karena gerakan penerjemahan ini  memiliki dampak besar 

pada perkembangan ilmu pengetahuan dan budaya. Terjemahan teks dari berbagai 

bahasa ke bahasa Arab tidak hanya memindahkan informasi, tetapi juga 

memungkinkan pertukaran ide dan dialog antarbudaya yang memperkaya ilmu 

pengetahuan. Dengan meneliti dampak dari pertukaran dan dialog ini, kita bisa 

memahami bagaimana penerjemahan pada masa itu membantu kemajuan 

peradaban Islam dan ilmu pengetahuan di dunia. Penelitian ini juga menunjukkan 

pentingnya dialog dan kerja sama antarbudaya untuk kemajuan intelektual dan 

sosial. 

Aspek kedekatan emosional terletak pada Peneliti memiliki minat personal 

yang kuat terhadap sejarah islam dan perkembangan ilmu pengetahuan pada abad 

pertengahan. Minat ini seringkali didorong oleh keinginan untuk memahami 

bagaimana peradaban islam mencapai titik keemasannya dan bagaimana proses 

penerjemahan berperan dalam hal tersebut. 

1.9.2 Heuristik 

Tahap selanjutnya dalam metode penelitian sejarah yaitu heuristik. Didalam 

 
            41 Ibid, hlm.70 



25 

 

 
 

tahap ini merupakan kegiatan penulis untuk mengumpulkan sumber- sumber, data 

dan informasi mengenai tema atau topik yang akan dikaji dimana sumber yang 

digunakan bertujuan untuk memudahkan dalam melakukan penelitian. Penulis 

menyusun proposal penelitian ini dimulai dari mengumpulkan sumber- sumber 

sejarah. Sumber-sumber dapat diklasifikan dengan beberapa cara mutakhir atau 

kontemporer dan lama , termasuk waktu, tempat, cara atau produk, formalitas, asal, 

serta isi dan tujuan. Untuk kepentingan Praktis sumber-sumber dapat dibagi 

dianataranya peninggalan-peninggalan, catatan-catatan (records), Sumber Lisan, 

sumber pertama (primer) dan kedua (Sekunder).42  

 

1.9.3 Verifikasi 

Setelah pengumpulan sumber tentunya perlu penyesuaian apakah sumber 

kongrit atau tidak. Tahapan berikutnya dalam penelitian sejarah yaitu verifikasi atau 

kritik sumber yang bertujuan untuk mengetahui apakah sumber yang kita 

kumpulkan sesuai dan dapat digunakan sebagai sumber penelitian sejarah atau 

tidak. Setelah sumber-sumber telah dikumpulkan pada tahap heuristik lalu masuk 

ke tahap verifikasi sumber tersebut dicek atau dilihat keasliannya, hal ini dilakukan 

agar peneliti dapat mendapatkan sumber sejarah yang kredibel. Tahap kritik sumber 

yang dilakukan yaitu kritik eksternal dan kritik intern. 43 

Penelitian ini menggunakan sumber-sumber sekunder yang dibedakan 

menjadi dua jenis. Pertama, sumber data Sekunder dalam terjemahan, yaitu The 

 
42 Helius Sjamsuddin, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta : Penerbit Ombak) 2012. hlm. 74-

83 
43 Ibid, Hlm 77 



26 

 

 
 

Fihrist of al-Nadīm edisi terjemahan Bayard Dodge (1970). Sumber ini menjadi 

basis data utama mengenai nama, karya, dan peristiwa pada periode tersebut. 

Sumber ini merupakan sumber salinan asli dari an-nadim yang diterjemahkan oleh 

Bayard Dodge kedalam  Bahasa Inggris. Terjemahan Bayard Dodge ini didasarkan 

pada manuskrip-manuskrip yang lebih penting dan dapat diandalkan daripada edisi 

Arab sebelumnya oleh Gustav Flügel pada tahun 1871, bahasa Asli salinan nya 

menggunakan bahasa Arab. Naskah-naskah kuno Al-Fihrist, khususnya Naskah 

Beatty, menunjukkan adanya praktik penyalinan yang sangat teliti. Di setiap akhir 

folio kesepuluh, terdapat catatan dibandingkan, yang menandakan bahwa salinan 

tersebut telah diperiksa dan dibandingkan dengan naskah aslinya secara berkala. 

Bisa dilihat pada lampiran halaman 3. beberapa catatan dalam naskah secara 

eksplisit menyatakan bahwa proses perbandingan dilakukan terhadap naskah asli 

tulisan tangan penulisnya (al-Nadim). Terdapat pula frasa hikayat khatt al-musannif  

yakni tiruan dari tulisan tangan penulis yang diikuti salinan tanda tangan penulis di 

setiap awal bab. Ini menunjukkan upaya luar biasa untuk mereproduksi naskah 

seakurat mungkin. Bisa dilihat pada lampiran halaman 4. Penerjemah secara 

transparan menunjukkan adanya celah dalam teks asli. Tanda hubung panjang 

digunakan ketika Al-Nadim sengaja meninggalkan ruang kosong untuk diisi nanti, 

sementara elipsis  digunakan untuk menunjukkan bagian yang hilang karena naskah 

aslinya rusak atau kacau. Naskah Beatty, yang merupakan paruh pertama kitab, 

memiliki jejak kepemilikan oleh sejarawan besar Al-Maqrizi. Al-Maqrizi bahkan 

menambahkan catatan biografis tentang Al-Nadim di halaman judul, yang 

memberikan bobot historis pada naskah tersebut. Para intelektual abad pertengahan 



27 

 

 
 

yang sangat dihormati telah menggunakan dan merujuk pada Al-Fihrist. Yakut (w. 

1229 M) dan Al Shagani (w. 1252 M) bahkan mengklaim telah menggunakan 

salinan yang ditulis dengan tangan Al-Nadim sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa 

karya tersebut diakui dan dianggap otoritatif tidak lama setelah ditulis 

 Kedua, sumber analisis akademis, yang mencakup karya sejarawan modern 

seperti Greek Thought, Arabic Culture oleh Dimitri Gutas, karya-karya George 

Saliba dan Amira K. Bennison, serta buku referensi lain seperti History of the Arabs 

oleh Philip K. Hitti. 

Proses verifikasi atau kritik sumber dalam penelitian ini telah dilakukan 

melalui dua tahapan: kritik eksternal dan kritik internal, untuk menjamin keabsahan 

dan kredibilitas data. 

Kritik eksternal telah dilakukan untuk menguji otentisitas sumber. Untuk 

sumber Sekunder, penelitian ini menggunakan terjemahan kitab Al-Fihrist karya 

Ibnu Nadim edisi Bayard Dodge (1970) yang reputasinya sebagai terjemahan 

standar akademis telah diverifikasi.  Nama lengkap penulis adalah Abu al-Faraj 

Muḥammad ibn Isḥaq ibn Muḥammad ibn Isḥaq. Ia lebih dikenal sebagai al-Nadīm, 

sebuah julukan yang menandakan perannya sebagai nadim atau sahabat 

istana.Ayahnya adalah seorang waraq (pedagang buku) yang sukses di Baghdad, 

yang memungkinkan al-Nadim tumbuh dalam lingkungan intelektual dan memiliki 

akses luas terhadap manuskrip. Meskipun demikian, Bayard Dodge mencatat 

bahwa "Kita tahu sangat sedikit tentang penulis dan sumber dari mana dia 

memperoleh sejumlah besar informasinya". Tahun kelahiran al-Nadim tidak 

diketahui pasti, namun diperkirakan tidak lama setelah tahun 935 M. Perkiraan ini 



28 

 

 
 

didasarkan pada pertemuannya dengan seorang ulama Mu'tazilah pada tahun 340 H 

(951/952 M), di mana saat itu ia diasumsikan sudah cukup dewasa. Al-Nadim 

sendiri mencatat tanggal penyelesaian bagian pertama kitabnya pada bulan Sya'ban 

tahun 377 H (sekitar Desember 987 M). Buku ini kemungkinan besar selesai 

seluruhnya paling lambat pada tahun 990 M. Al-Nadim diyakini wafat pada musim 

gugur tahun 990 M, berdasarkan catatan yang kemungkinan besar ditulis oleh 

sejarawan Al-Maqrizi pada Naskah Beatty.  

Untuk sumber-sumber sekunder modern seperti Greek Thought, Arabic 

Culture karya Dimitri Gutas (1998), The Great Caliphs karya Amira K. Bennison, 

dan karya George Saliba, konteks penulis dan tahun penerbitan telah diidentifikasi 

untuk memahami posisi masing-masing dalam perdebatan historiografis. 

Kritik internal difokuskan untuk menguji kredibilitas isi sumber dengan cara 

membandingkan informasi secara silang. Peneliti telah membandingkan data 

faktual dari Al-Fihrist seperti nama penerjemah dan judul karya dengan analisis dan 

narasi yang disajikan oleh Hitti, Gutas, Saliba, dan Bennison. Proses ini bertujuan 

untuk mengidentifikasi titik-titik kesamaan, perbedaan perspektif, serta potensi bias 

dari masing-masing penulis, yang hasilnya menjadi dasar analisis pada bab-bab 

pembahasan. 

 

1.9.4 Interpretasi 

Tahap keempat yaitu interpretasi. Pada tahap ini penulis menetapkan 

hubungan saling keterkaitan antara sumber-sumber sejarah yang sudah di verifikasi 



29 

 

 
 

untuk melihat hubungan fakta yang terdapat dalam sumber-sumber sejarah44.  

Tahap interpretasi dalam penelitian ini dilakukan untuk menafsirkan fakta-

fakta yang telah diverifikasi guna menjawab rumusan masalah. Pendekatan yang 

digunakan adalah analisis-sintesis. Analisis dilakukan dengan menerapkan 

kerangka teori yang telah dipilih seperti Teori Hegemoni Budaya dan Teori Difusi 

Inovasi  untuk menguraikan motif politik, proses penyebaran, dan dampak sosial 

dari Gerakan Penerjemahan. Selanjutnya, sintesis dilakukan dengan merangkai 

seluruh hasil analisis dari Bab II, III, dan IV menjadi sebuah kesatuan narasi sejarah 

yang koheren dalam Bab V (Kesimpulan) untuk memberikan pemahaman yang 

utuh mengenai fenomena yang diteliti. 

Selanjutnya Analisi mengenai Sifat dan Gaya Terjemahan dari Buku 

terjemahan Al fihrist Oleh Bayard Dodge ini dibuat secara sengaja harfiah. 

Penerjemah lebih mengutamakan "akurasi daripada gaya sastra". Ini berarti bahwa 

pilihan kata dalam terjemahan ini dapat dianggap sebagai representasi yang dekat 

dari teks Arab aslinya. 

1.9.5 Historiografi 

Setelah dilakukan Interpretasi dilanjut dengan tahapan historiografi adalah 

tahap proses penulisan sejarah yang berdasarkan pada fakta-fakta yang ditemukan 

diberbagai sumber yang telah melewati semua tahap. Dalam penulisan historiografi 

harus disusun secara objektif dan sistematis45. Pada tahap ini penulis akan 

menguraikan informasi sesuai dengan rumusan masalah yang sudah dibuat. 

 

            44 Nugroho Notosusanto, Norma-norma Dasar Penelitian dan Penulisan Sejarah, 

(Jakarta: Pusat Sejarah, 1971). hlm. 17 

            45 Ibid, hlm. 78-79 

 



30 

 

 
 

Sistematika Pembahasan, penelitian yang berjudul “Gerakan penerjemahan 

pada masa Dinasti Abbasiyah 754-861”, terdiri dari lima bab dengan sistematika 

penulisan yang disusun sebagai berikut. 

Pada bagian BAB I  Pendahuluan yang berisi tentang Profil masalah, rumusan 

masalah, kegunaan penelitian serta tinjauan teoritis, metode penelitian sejarah dan 

sistematika pembahasan pada bagian ini penulis menjadikan landasan dalam 

penelitian yang dilakukan agar sesuai dengan pembahasan dan memiliki titik fokus 

yang jelas. 

BAB II: Akan membahas proses inisiasi dan peletakan fondasi Gerakan 

Penerjemahan pada periode awal (750-813 M). 

BAB III: Akan menganalisis puncak pelembagaan dan produktivitas Gerakan 

Penerjemahan pada periode kejayaan (813-833 M). 

BAB IV: Akan mengevaluasi pergeseran dan tantangan yang dihadapi 

Gerakan Penerjemahan pada periode transisi (833-861 M). 

Terakhir pada Skripsi ini adalah BAB V simpulan dan saran. 

Memuat kesimpulan akhir dari hasil penelitian yang dibuat secara uraian 

padat. 


