PERIODE KEDUA PELEMBAG:?I?]%EN PRODUKTIVITAS GERAKAN
PENERJEMAHAN 813-833 M

3.1 Peran Khalifah Al-Ma’mun dan Pendirian Bayt Al-Hikmah
3.1.1 Visi dan Kebijakan Khalifah Al-Ma’mun

Era Khalifah ketujuh Dinasti Abbasiyah, Abu Al-Abbas Abd Allah ibn Harun
Al-Ma’mun (813-833 M), diakui secara luas sebagai puncak dari gerakan
intelektual Islam.!** Masa pemerintahannya menjadi saksi bagi lonjakan kegiatan
penerjemahan dan penelitian ilmiah yang disponsori langsung oleh negara, dan
Kota Baghdad sebagai pusatnya.'** Pencapaian monumental ini bukanlah fenomena
yang terjadi secara spontan, melainkan buah dari kebijakan yang visioner dan
terarah, didukung oleh stabilitas politik serta kemakmuran ekonomi.'* Khalifah Al-
Ma'mun secara fundamental mengubah skala dan sifat patronase intelektual,
mentransformasikannya dari sebuah inisiatif pribadi menjadi kebijakan negara yang
terstruktur dan terlembaga. !4

Khalifah Al-Ma’mun, seorang intelektual pelindung karya-karya Yunani,
dikenal sebagai politisi cerdas yang lebih memilih negosiasi daripada kekerasan,
meskipun sering mengambil keputusan yang bersifat sementara dan tidak terencana
jangka panjang. Kemenangannya dalam perang saudara lebih merupakan hasil

kompromi, dengan mengorbankan penasihat utama serta mencabut dua kebijakan

143 Achmad Fuji, Tradisi Intelektual Islam: Sejarah Bait Al-Hikmah Sebagai Pusat Peradaban
Islam Klasik, Potensia: Jurnal Kependidikan Islam 3, no. 1 (2017): hlm 46.

144D, Gutas, Bayt Al Hekma,dalam Encyclopeedia Iranica, Vol. 111, Fasc. 8 (1988): 895.

145 Nawawi, Kepemimpinan Khalifah al-Ma’mun dan Pengaruhnya terhadap Perkembangan
Ilmu Pengetahuan pada Masa Dinasti Abbasiyah, Tasamuh: Jurnal Studi Islam 13, no. 2 (2021):
hlm 211.

146 Asma Afsaruddin, Rationalism and the Mythology of the 'Closing of the Gate of Ijtihad
The American Journal of Islamic Social Sciences 16, no. 3 (1999), him. 2.

74



75
penting. Dukungan militer dari Iran timur terbukti lemah, diperburuk oleh krisis
ekonomi karena provinsi seperti Suriah dan Mesir tidak membayar pajak. Kondisi
ini melemahkan kekuasaan Ma’mun dan meruntuhkan pilar-pilar lama negara
Abbasiyah, termasuk pengaruh politik keluarga Abbasiyah sendiri.'*’

Khalifah Al-Ma’mun sangat tertarik pada ilmu pengetahuan, bahkan sampai
bermimpi tentang pentingnya naskah-naskah kuno. Karena itu, ia menghubungi
Kaisar Bizantium, Leo orang Armenia, untuk meminta izin mengakses koleksi
buku-buku ilmiah kuno. Setelah mendapat izin, Al-Ma’mun mengirim para
ilmuwan seperti Al-Hajjaj ibn Matar dan Salman untuk memilih dan membawa
naskah-naskah tersebut ke Baghdad, lalu memerintahkan agar semuanya
diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Upaya ini juga didukung oleh tokoh-tokoh
kaya seperti keluarga Banu Musa yang membantu membiayai penerjemah terkenal
seperti Hunayn ibn Ishaq. Bahkan, untuk proses penerjemahan dan perawatan buku-
buku ini, mereka rela mengeluarkan biaya sangat besar, hingga lima ratus keping
emas setiap bulan.!*8

Proses revolusi intelektual ini, yang dipicu oleh Gerakan Penerjemahan besar-
besaran di Baghdad, melahirkan para ilmuwan yang tidak hanya menerjemahkan,
tetapi juga mengkritik, memperbaiki, dan menciptakan disiplin ilmu baru. Seperti
Aljabar oleh Al-Khwarizmi Muhammad ibn Musa Al-Khwarizmi dianggap sebagai

“Bapak Aljabar”. Karyanya yang monumental, "Al-Kitab al-mukhtasar fi hisab al-

147 Hugh Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates: The Islamic Near East from
the Sixth to the Eleventh Century, 2nd ed. (Harlow: Pearson Education Limited, 2004), hlm. 164.

198 Al-Nadim, The Fihrist of al-Nadim: A Tenth-Century Survey of Muslim Culture, ed. &
trans. B. Dodge (1970), him 584



76
jabr wa-l-muqabala" (Buku Rangkuman untuk Kalkulasi dengan Pelengkapan dan
Penyeimbangan), menyajikan aljabar sebagai cabang matematika yang sistematis
untuk pertama kalinya. Ia mengenalkan metode untuk menyelesaikan persamaan
linear dan kuadrat, yang menjadi dasar matematika modern.'*® Optik oleh Ibn al-
Haytham (Alhazen) Karyanya, "Kitab al-Manazir" (Buku Optik), merevolusi
pemahaman tentang cahaya dan penglihatan. [a membantah teori Yunani kuno
bahwa mata memancarkan cahaya. Melalui eksperimen yang cermat (menggunakan
camera obscura atau "kamar gelap"), ia membuktikan bahwa penglihatan terjadi
karena cahaya yang dipantulkan dari objek masuk ke dalam mata. Karena
pendekatannya ini, ia diakui sebagai salah satu pelopor metode ilmiah (scientific
method).!°

Selain melahirkan inovasi-inovasi saintifik yang orisinal, revolusi intelektual
ini juga ditandai oleh kemampuan peradaban Islam untuk menyerap, mengkritik,
dan mengintegrasikan tradisi keilmuan dari peradaban lain, terutama Yunani.
Pengenalan mantiq (logika) dari karya-karya Aristoteles secara fundamental
membentuk cara para cendekiawan Muslim berdebat dan merumuskan argumen
dalam bidang teologi dan hukum. Seperti ilmu kalam (Teologi Dialektis) Para
teolog (khususnya dari mazhab Mu'tazilah) menggunakan perangkat logika
Aristotelian, seperti silogisme, untuk membangun argumen rasional dalam

mempertahankan akidah Islam dan membahas isu-isu teologis yang kompleks.!!

199 Djoko Imam, Al-Khawarizmi: Bapak Aljabar dan Jejaknya dalam Peradaban,Sistem
Informasi - Universitas Ahmad Dahlan, 22 Januari 2025, https://is.uad.ac.id/al-khawarizmi-bapak-
aljabar-dan-jejaknya-dalam-peradaban/.

150 Mislakhudin Hanafi, Ibn al-Haytsam: Pelopor Optik Modern,Daarel Qolam, 2 Maret
2024, https://www.daarelgolam3.sch.id/ibn-al-haytsam-pelopor-optik-modern/.

51 Edwin Syarif, "Pengaruh Mantiq (Logika) dalam Pengembangan Ilmu-ilmu Keislaman,"



https://is.uad.ac.id/al-khawarizmi-bapak-aljabar-dan-jejaknya-dalam-peradaban/
https://is.uad.ac.id/al-khawarizmi-bapak-aljabar-dan-jejaknya-dalam-peradaban/
https://www.daarelqolam3.sch.id/ibn-al-haytsam-pelopor-optik-modern/

77
Ushul Al-Figh (Yurisprudensi): Serupa dengan para teolog, para ahli hukum Islam
(fugaha) juga mengadopsi kerangka logika untuk menyusun metodologi penalaran
hukum yang lebih sistematis. Metode seperti Qiyas (penalaran analogis) diperkuat
dan dirumuskan dengan lebih presisi menggunakan prinsip-prinsip logika.'>?

Pada akhirnya, warisan intelektual yang sangat besar ini tidak hanya beredar di
dalam peradaban Islam. Setelah penaklukan kembali (Reconquista) atas wilayah
Muslim di Spanyol (Al-Andalus) dan Sisilia, peradaban Eropa menemukan "harta
karun" intelektual yang ditinggalkan. Pusat Penerjemahan di Toledo dan Sisilia:
Kota Toledo di Spanyol menjadi pusat penerjemahan paling penting pada abad ke-
12. Para sarjana dari seluruh Eropa, seperti Gerard of Cremona, berdatangan untuk
menerjemahkan puluhan karya ilmiah dan filosofis dari bahasa Arab ke bahasa
Latin. Proses serupa juga terjadi di Sisilia, yang menjadi jembatan budaya antara
dunia Islam dan Eropa.'>?

Karya-karya logika Aristoteles seperti Analytica dan Topica sangat penting
dalam pengembangan ilmu pengetahuan di dunia Islam. Misalnya, Analytica Priora
pertama kali diterjemahkan ke dalam bahasa Arab oleh Theodore, lalu diperiksa
dan diperbaiki oleh Hunayn ibn Ishaq, serta dilengkapi komentar dari para pemikir
besar seperti Alexander, Themistius, dan Al-Kindi. Analytica Posteriora
diterjemahkan dari bahasa Yunani ke bahasa Suriah oleh Ishaq ibn Hunayn, lalu ke
bahasa Arab oleh Mataibn Yunus. Komentar tentang karya ini juga ditulis oleh para

cendekiawan seperti Themistius, Yahya al-Nahwi, al-farabi, dan al-Kindi. Adapun

Ilmu Ushuluddin 5, no. 2 (Juli 2016) hlm 278.

152 Op. Cit 276-277

153 Hasyim Asy'ari, "Renaisans Eropa dan Transmisi Keilmuan Islam ke Eropa," JUSPI
(Jurnal Sejarah Peradaban Islam) 2,no. 1 (2018): hlm 5-8



78
Topica juga mengalami proses terjemahan dari Yunani ke Suriah oleh Ishaq dan ke
bahasa Arab oleh Yahya ibn ‘Adi, dengan beberapa bagian diterjemahkan oleh al-
Dimashqi dan Ibrahim ibn ‘Abd Allah.!** Hal ini menunjukkan bahwa proses
penerjemahan berlangsung bertahap dan melibatkan banyak tokoh penting, baik
dari kalangan Muslim maupun non-Muslim, demi memastikan keakuratan dan
kelengkapan karya asli Aristoteles.

Visi Khalifah Al-Ma’mun untuk menjadikan Baghdad sebagai pusat keilmuan
dunia lahir dari perpaduan antara keyakinan teologisnya yang rasional dan ambisi
politiknya. Sebagai penganut dan pendukung utama aliran teologi Mu'tazilah, Al-
Ma'mun memandang akal rasio dan argumentasi logis sebagai instrumen esensial
untuk memahami serta mempertahankan ajaran Islam.'>> Dorongan teologis ini
melahirkan kebutuhan strategis akan perangkat intelektual dari tradisi lain, terutama
filsafat dan logika Yunani, untuk membangun landasan argumentasi yang kokoh.!'*®

Gerakan penerjemahan besar-besaran menjadi ciri khas era Khalifah Al-
Ma'mun, dengan Baitul Hikmah sebagai pusat kegiatannya. Lembaga ini didukung
oleh tim penerjemah profesional dari berbagai latar belakang agama seperti
Nasrani, Yahudi, dan Majusi yang diberi kompensasi tinggi oleh khalifah untuk
mengalihbahasakan teks-teks kuno dari bahasa Yunani, Persia, dan Suryani ke
dalam bahasa Arab. Gerakan intelektual ini tidak hanya didanai oleh negara, tetapi
juga oleh patron dari kalangan kaya, dengan tokoh penerjemah terkemuka seperti

Hunayn bin Ishaq dan Thabit ibn Qurra sebagai motor penggeraknya.!®’

154 Fihrist, Ibid, him 600

155 D .Gutas., Ibid. Hlm 896

156 Nawawi., Ibid. Hlm 213

157 Haidar Putra Daulay, Zaini Dahlan, dan Yumita Anisa Putri, “Peradaban dan Pemikiran



79

Dengan demikian, gerakan penerjemahan yang ia danai secara besar-besaran
bukan hanya merupakan pengejaran ilmu pengetahuan semata, melainkan sebuah
agenda teologis-politis yang terencana. Ia secara proaktif mengakuisisi manuskrip
dari berbagai penjuru dunia, terutama Kekaisaran Bizantium, baik melalui saluran
diplomasi maupun sebagai bagian dari kesepakatan damai.'>® Dalam sebuah
riwayat yang dicatat oleh Al-Nadim, disebutkan bahwa Al-Ma'mun bahkan
berkomunikasi dengan kaisar Bizantium untuk memohon izin mengirim utusan
demi memperoleh naskah-naskah ilmu kuno yang tersimpan di wilayahnya.'*
Kebijakan tersebut menegaskan pandangannya bahwa naskah ilmiah memiliki nilai
yang sepadan dengan harta rampasan perang.

Setelah peristiwa jatuhnya keluarga Barmakid pada tahun 803 M, yang
sebelumnya menjadi tokoh kunci dalam mendukung gerakan penerjemahan dan
patronase budaya di era Harun Al-Rasyid, terjadi perubahan arah dalam politik
patronase intelektual. Kekuasaan untuk mengangkat pejabat tinggi (seperti wazir)
tidak lagi diberikan kepada kelompok yang sama, tetapi mulai bergeser kepada
kalangan baru, khususnya Muslim Persia yang telah ter-Arabisasi (seperti keluarga
Tahiriyah) dan juga orang-orang Kristen Irak yang memiliki peran administratif
penting.'®

Namun demikian, dukungan terhadap gerakan penerjemahan tetap tidak surut.

Islam pada Masa Bani Abbasiyah,” Edu Society: Jurnal Pendidikan, IImu Sosial, dan Pengabdian
Kepada Masyarakat 1, no. 2 (2021) hlm 235

158 Hani'ah, Bait Al-Hikmah: Pusat Intelektual dan Kebudayaan Islam Klasik,Jurnal Studi
Illmu-ilmu al-Qur'an dan Hadis 17, no. 1 (201) hlm. 137

159 Al-Nadim, The Fihrist of al-Nadim: A Tenth-Century Survey of Muslim Culture, ed. &
trans. B. Dodge (1970), hlm 584

160 Dimitri Gutas, Ibid., hlm 129



80
Meskipun para pelindungnya berganti, kegiatan penerjemahan dari teks-teks klasik
(Yunani, Persia, dan lainnya) terus berlangsung aktif. Salah satu patron baru yang
emanmenonjol adalah keluarga Tahiriyah, yang menjadi pelindung penting proyek-
proyek intelektual. Misalnya, Tahir sendiri menugaskan sejumlah terjemahan, dan
keponakannya, Ishaq ibn Ibrahim, secara khusus memerintahkan Hunayn ibn Ishaq
untuk menulis sebuah buku tentang gizi, berdasarkan karya Galen, tokoh
kedokteran Yunani-Romawi, meskipun ada perubahan dalam figur-figur elite
politik dan birokrasi setelah keruntuhan Barmakid, semangat patronase terhadap
ilmu pengetahuan tetap hidup, hanya saja aktornya bergantimenandakan bahwa
gerakan penerjemahan bukan hanya bergantung pada satu dinasti keluarga, tetapi
telah menjadi bagian dari struktur kultural dan administratif pemerintahan

Abbasiyah yang lebih luas.

3.1.2 Pelembagaan Gerakan Penerjemahan Bayt Al-Hikmah

Pada masa keemasan Dinasti Abbasiyah, lahirlah Baitul Hikmah atau House of
Wisdom atau Rumah Kebijaksanaan di Baghdad sebagai jantung kegiatan
intelektual dan budaya. Kesuksesannya didorong oleh kondisi Baghdad saat itu
sebagai ibu kota kekhalifahan yang kaya raya sekaligus pusat politik, ekonomi, dan
transportasi peradaban Islam. Stabilitas politik dan kemakmuran ekonomi
memungkinkan para penguasa untuk secara aktif mendukung kemajuan ilmiah.
Dengan dukungan finansial, politik, dan promosi nilai-nilai keilmuan di
masyarakat, Baitul Hikmah menjadi magnet bagi para sarjana dari berbagai penjuru.
Di tempat inilah terjadi integrasi gagasan dan budaya melalui kegiatan seperti riset,

diskusi, dan belajar, yang semakin memantapkan posisinya sebagai pusat akademik



81
terkemuka. '®!

Perkembangan perpustakaan Baitul Hikmah berakar dari masa kekhalifahan
Abu Ja'far Al-Mansur yang memulainya dengan mendirikan Biro Penerjemahan.
Inisiatif ini kemudian dilanjutkan oleh Harun Ar-Rasyid dengan mengubah
namanya menjadi Khizanah Al-Hikmah. Puncak kejayaannya terjadi pada masa
Khalifah Al-Ma’mun, di mana perpustakaan ini menjadi pusat ilmu pengetahuan
dengan koleksi naskah yang mencakup berbagai disiplin, baik dalam bidang
keagamaan maupun ilmu pengetahuan umum.'¢?

Meskipun sering dibayangkan sebagai sebuah akademi tunggal yang megah,
bukti sejarah menunjukkan bahwa Baitul Hikmah lebih akurat dipahami sebagai
suatu kumpulan lembaga yang berpusat di perpustakaan resmi khalifah Khizanat
Al-Hikmah ' Lembaga ini merupakan bagian dari kompleks istana khalifah di
Baghdad yang dikelola secara terstruktur oleh sejumlah direktur bergelar Shahib
Bayt Al-Hikmah.'®* Direktur pertamanya adalah Sahal ibn Harun Al-Farisi, yang
ditunjuk oleh Khalifah Al-Ma’mun pada tahun 215 H/830 M, dengan bantuan Said
ibn Harun (Ibn Harim) dalam pengelolaan lembaga tersebut. Selain mereka, Hasan
ibn Marar Adz-Dzabi juga turut ditugaskan sebagai bagian dari struktur

kepemimpinan Bayt al-Hikmah.'®®

161 'Wang, Caiyan. The House of Wisdom: Intellectual Achievements of the Abbasid
Caliphate./nternational Journal of Education and Humanities 13, no. 1 2024., hlm 337

12 Diyah Andini Kusumastuti dan Abdul Khobir, Baitul Hikmah: Pusat Keemasan Ilmu
Pengetahuan Dinasti Abbasiyah, Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, Vol. 2, No. 1
(2025),hlm 233

163 D.Gutas, Op.Cit. Hlm. 895

164 Gelar Shahib Bayt al-Hikmah merujuk pada kepala atau direktur lembaga Bayt al-Hikmah,
yang bertugas mengatur kegiatan intelektual, pengelolaan manuskrip, serta koordinasi para
penerjemah dan ilmuwan di bawah perlindungan khalifah Abbasiyah.

165 Andy Riski Pratama dkk, Bayt Al-Hikmah: Pusat Kebijaksanaan dan Warisan Ilmu
Pengetahuan Islam dalam Peradaban Abad Pertengahan, Jurnal Riset Rumpun Agama dan Filsafat



82

Didirikan oleh para khalifah pendahulunya, lembaga ini mengalami
perkembangan luar biasa di bawah pemerintahan Al-Ma’mun, baik dari segi fungsi
maupun skala, hingga menjelma menjadi pusat utama kegiatan keilmuan yang
didukung penuh oleh negara. hingga menjadi pusat dari semua kegiatan keilmuan
yang disponsori oleh negara.'®® Dalam konteks inilah, muncul salah satu
pencapaian terpenting dari Baitul Hikmah, yakni Gerakan Penerjemahan, yang
melibatkan banyak lapisan masyarakat dan budaya intelektual. Gerakan ini
berfokus pada pengumpulan pengetahuan dan buku-buku dari berbagai bahasa dan
peradaban di dunia, yang kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa Arab untuk
dikoleksi dan dilestarikan. Gerakan penerjemahan Abbasiyah berlangsung selama
ratusan tahun dan memiliki pengaruh yang luas.'¢’

Lembaga Baitul Hikmah didirikan untuk mendorong dan mengoordinasi
penerjemahan karya-karya klasik dari peradaban Yunani, Persia, Mesir, dan lainnya
ke dalam bahasa Arab, demi kepentingan umat Islam. Tokoh penting dalam upaya
ini adalah Hunayn bin Ishaq, yang bahkan melakukan perjalanan ke Alexandria,
Suriah, dan Palestina untuk mencari naskah kuno. Kegiatan penerjemahan ini
didorong oleh beberapa faktor, seperti persaingan intelektual antara bangsa Arab
dan lainnya, keinginan menguasai ilmu baru, dorongan ajaran Islam untuk
menuntut ilmu, serta kemajuan ekonomi yang mendorong berkembangnya
pengetahuan.'®® Baitul Hikmah bukan sekadar proyek penerjemahan biasa,

melainkan bagian dari strategi peradaban Islam untuk menyerap, mengembangkan,

(JURRAFI) 2, no. 2. Oktober 2023, hlm 257
166 Hani'ah, Op.Cit., Hlm 134
167 Wang, Caiyan. Op.Cit him 336-337
168 Diyah Andini Kusumastuti , Op.Cit., hlm 233-244



83
dan mendayagunakan ilmu pengetahuan dari berbagai peradaban kuno demi
kemajuan umat. Peran tokoh seperti Hunayn bin Ishaq menunjukkan keseriusan dan
skala upaya yang dilakukan, hingga melibatkan perjalanan lintas wilayah demi
mendapatkan sumber pengetahuan otentik. Selain itu, dorongan ideologis,
intelektual, dan ekonomi menunjukkan bahwa gerakan ini lahir dari kebutuhan
kolektif dan visi jangka panjang umat Islam untuk menjadi pusat ilmu pengetahuan
dunia.

Perpustakaan Baitul Hikmah di Baghdad menjadi pusat kegiatan intelektual
dengan koleksi mencapai 400 ribu judul buku dari berbagai disiplin ilmu.'®® Baitul
Hikmah bukan hanya berfungsi sebagai perpustakaan, tetapi juga juga mencakup
observatorium serta menjadi pusat kegiatan intelektual yang mempertemukan para
ilmuwan dan cendekiawan dari berbagai latar belakang keilmuan.'”® Baitul Hikmah
di Baghdad merupakan simbol peradaban ilmu pengetahuan Islam yang sangat maju
pada masanya. Tidak hanya sebagai tempat menyimpan buku, Baitul Hikmah juga
menjadi ruang kolaborasi ilmiah, di mana para cendekiawan lintas disiplin ilmu dan
budaya dapat berdiskusi, meneliti, dan mengembangkan ilmu pengetahuan secara
aktif. Keberadaan observatorium di dalamnya menandakan bahwa Baitul Hikmah
juga menjadi pusat penelitian ilmiah, khususnya di bidang astronomi, yang
menunjukkan betapa luas dan mendalamnya kegiatan intelektual yang berlangsung

di institusi ini.

16 Juwi Chahnia, Zulmugim, dan Muhammad Zalnur, "Perkembangan Pendidikan Islam
pada Masa Dinasti Abbasiyah," Journal Islamic Education, Volume 1, Nomor 4, Tahun 2023 hlm
857

170 Seyyed Hossein Nasr, Science and Civilization in Islam (Chicago: ABC International
Group, Inc., 2001), hlm 69



84

Pembangunan observatorium sebagai lembaga ilmiah yang berdedikasi untuk
pengamatan dan pengajaran astronomi merupakan kontribusi penting dari
peradaban Islam. Inisiatif ini dimulai pada masa Khalifah Al-Ma'mun, yang
mendirikan observatorium Islam pertama, yaitu Observatorium Shammasiyah di
Baghdad sekitar tahun 828 M. Observatorium ini menjadi tonggak awal dalam
pengembangan studi astronomi secara sistematis dalam dunia Islam.!”! Pendirian
Observatorium Shammasiyah oleh Khalifah al-Ma'mun mencerminkan komitmen
kuat kekhalifahan Abbasiyah terhadap ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang
astronomi. Observatorium ini bukan sekadar tempat pengamatan langit, tetapi juga
berfungsi sebagai pusat pendidikan dan penelitian ilmiah yang menandai peralihan
dari praktik pengamatan astronomi tradisional ke pendekatan yang lebih sistematis
dan institusional. Langkah ini menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan pada masa
Abbasiyah tidak hanya berkembang dalam bentuk buku dan terjemahan, tetapi juga
melalui eksperimen dan observasi langsung.

Komitmen terhadap pengembangan ilmu pengetahuan yang tercermin dalam
pendirian observatorium ini berjalan seiring dengan berkembangnya lembaga-
lembaga lain seperti Bayt al-Hikmah, yang tidak hanya menjadi pusat
penerjemahan dan penyimpanan ilmu, tetapi juga menjadi wadah pembinaan para
ilmuwan besar lintas disiplin ilmu. Koleksinya yang sangat besar menunjukkan
betapa besarnya perhatian khalifah terhadap ilmu pengetahuan lintas disiplin Dari
Baitul Hikmah ini banyak terlahir tokoh-tokoh ilmuwan terkemuka hingga saat ini,

seperti Ibnu Sina, atau dalam dunia Barat dikenal dengan Avicena. Salah satu

17! Ibid, him 80



85
contoh nyata dari keberhasilan lembaga ini dalam melahirkan ilmuwan besar dapat
dilihat dari sosok Ibnu Sina. Dua bukunya yang paling unggul adalah Kitab Al-Syifa
(ensiklopedia filsafat) dan al-Qanun fi al-Thibb (kodifikasi pemikiran kedokteran
Yunani-Arab). Al-Qanun fi al-Thibb diterjemahkan ke dalam bahasa Latin pada
abad ke-12 dan menjadi buku teks pendidikan kedokteran di sekolah-sekolah
Eropa.!”? Selain Ibnu Sina, tokoh besar lainnya yang turut mencerminkan kemajuan
intelektual masa itu adalah , yang dikenal sebagai filosof Arab pertama dan satu-
satunya pengikut Aristoteles berdarah Arab di Timur. Ia menggabungkan filsafat
Yunani dengan matematika dalam pemikiran eklektis, dan karyanya tentang optik
memberikan pengaruh besar, termasuk terhadap pemikiran ilmuwan Barat seperti
Roger Bacon.!”® Tokoh penting lain yang juga lahir dari lingkungan intelektual Bayt
Al-Hikmah adalah Muhammad ibn Musa Al-Khwarizmi, seorang pionir dalam
bidang matematika, yang pengaruhnya bahkan melampaui penulis-penulis Abad
Pertengahan lainnya dalam membentuk dasar-dasar aljabar dan algoritma.'”
Tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina, Al-Kindi, dan Al-Khwarizmi tidak hanya
menunjukkan luasnya bidang kajian dari filsafat dan kedokteran hingga matematika
tetapi juga membuktikan bahwa warisan ilmiah dari Bayt Al-Hikmah telah
menembus batas dunia Islam dan menjadi fondasi penting bagi peradaban Eropa

dan dunia modern.

172 Philiph K hitti, History of the Arabs_( Rujukan Induk dan Paling Otoritatif tentang
Sejarah Peradaban Islam,) Jakarta PT Serambi [lmu Semesta, him 460

173 Ibid, 463

174 Ibid, 474



86

3.2 Produktivitas Gerakan Penerjemahan
3.2.1 Peran Ilmuwan dan Penerjemah pada masa Khalifah Al-Ma’mun

Gerakan Penerjemahan yang terpusat di Baitul Hikmah merupakan sebuah upaya
cerdas dan terorganisir yang melibatkan para cendekiawan terbaik serta didukung
oleh sistem kerja yang terus disempurnakan. Di Baghdad, para penerjemah
mengembangkan dua pendekatan utama dalam menerjemahkan teks-teks asing.
Pertama, metode literal atau kata demi kata, yang digunakan oleh generasi awal
seperti Yuhanna ibn Al-Batriq. Metode Menekankan Kesetiaan pada teks asli
dengan menerjemahkan setiap kata secara harfiah, namun sering kali menghasilkan
terjemahan yang kaku dan sulit dipahami.'”> Kedua, metode dinamis atau makna
demi makna, yang disempurnakan oleh Hunayn ibn Ishaq. Pendekatan ini
menekankan pemahaman menyeluruh atas isi kalimat atau gagasan, kemudian
menyusunnya kembali dalam bahasa Arab yang jelas dan mudah dipahami. Metode
ini terbukti lebih efektif dan menjadi standar dalam praktik penerjemahan masa
itu.!76
Pada masa pemerintahan Khalifah Harun Al-Rasyid, telah terjadi proses
klasifikasi dan pembagian ilmu pengetahuan secara sistematis. Di Perpustakaan
Bait Al-Hikmah, berbagai disiplin ilmu dikumpulkan dan dijadikan sebagai
referensi penting. Pengumpulan tersebut disusun berdasarkan pengelompokan
keilmuan tertentu, termasuk hasil terjemahan dari bahasa asing seperti karya-karya

Yunani yang banyak memuat pemikiran filsafat. Secara umum, terdapat empat

175 Nabilah Al-Bar, The Art of Translating in the Abbasid Period (750-1250), Journal of
Language and Literature 10, no. 1 (2015). him. 4
176 Nabilah Al-Bar, Ibid Hlm 5



87
kategori utama ilmu yang dikelola di perpustakaan tersebut: ilmu yang ditulis dalam
bahasa Arab, Persia, Yunani, dan Suryani (Syria). Setiap kategori ditangani oleh
seorang kepala divisi, dan seluruh divisi berada di bawah koordinasi seorang
direktur perpustakaan.!’”” Selain kepala divisi keilmuan, di Bait Al-Hikmah juga
terdapat tim khusus penerjemah yang dipimpin oleh seorang ahli penerjemahan
profesional. Biasanya, ketua tim penerjemah ini berasal dari luar Arab dan diangkat
langsung oleh Khalifah Abbasiyah. Sebagai contoh, Khalifah al-Mansur (136148
H) menunjuk Goergeos bin Gabrail dari Jundi Shapur, Persia, sebagai penerjemah
sekaligus dokter pribadinya. Sementara itu, Khalifah Harun al-Rasyid mengangkat
Yohana, seorang penerjemah dari kawasan Suryani (Syria kuno), untuk memimpin
tim penerjemahan.!’®

Pada masa pemerintahan Khalifah Al-Mansur, para penerjemah profesional
dipilih secara langsung oleh khalifah untuk menjadi staf ahli penerjemahan. Tradisi
ini berlanjut pada masa Khalifah Harun Ar-Rasyid, di mana para penerjemah yang
direkrut selalu berasal dari kalangan ahli di bidangnya. Ketika memasuki masa
Khalifah al-Ma’mun, para ilmuwan dan penerjemah profesional menjadi bagian
penting dari lingkaran dalam pemerintahan, dan aktif terlibat di Akademi Bait al-
Hikmah di Baghdad. Tokoh-tokoh penting dalam kegiatan penerjemahan antara
lain Yahya bin Batriq yang menerjemahkan karya-karya Aristoteles dan Plato, Al-
Kindi yang dikenal produktif menulis risalah ilmiah, serta ketiga putra Musa bin

179

Syakir'”” yang menerjemahkan naskah-naskah Yunani ke dalam bahasa Arab.

177 Nurul Hak, Sains, Kepustakaan, dan Perpustakaan dalam Sejarah dan Peradaban Islam
(Klasik, Pertengahan, Modern) (Pati: Maghza Pustaka, 2020), Hlm 106

178 Ibid, Hlm 107

17 Musa bin Syakir atau Banu Musa merupakan tiga bersaudara ilmuwan, yaitu Muhammad,



88
Tokoh lainnya adalah Yahya bin Sirin yang menulis risalah tentang tafsir mimpi
yang merujuk pada pemikiran Hindu, Persia, dan Mesir. Di samping mereka,
terdapat pula penerjemah seperti Ishaq bin Hunain, Isa bin Yahya, Hubaisy bin
Yahya, Hubaisy bin Hasan, Musa bin Khalid, Stephen, dan Yusuf Al-Khuri.!®°

Para penerjemah utama ini biasanya dibantu oleh sejumlah asisten yang
bertugas menerjemahkan buku dan manuskrip ke dalam bahasa Arab. Dalam
beberapa kasus, seorang penerjemah juga merangkap sebagai direktur
perpustakaan, meskipun secara umum mereka lebih berfokus pada
pengalihbahasaan karya-karya impor dari luar negeri. Tak jarang, mereka juga
ditunjuk sebagai perwakilan resmi pemerintah untuk mencari dan memperoleh
buku-buku dari luar negeri. Oleh karena itu, seorang ahli penerjemahan bukan
hanya menguasai dua bahasa (bilingual), tetapi juga memiliki jaringan internasional
yang luas. '8!

Perbandingan antara masa Harun Ar-Rasyid dan Al-Ma’mun menunjukkan
adanya transformasi signifikan dalam pelaksanaan gerakan penerjemahan di dunia
Islam. Pada masa Harun Al-Rasyid, Bayt Al-Hikmah masih berfungsi sebagai
perpustakaan pribadi Khizanat al-Hikmah yang menampung koleksi naskah-naskah

penting serta memulai kegiatan penerjemahan secara terbatas dengan dukungan

Ahmad, dan Al-Hasan, yang masing-masing memiliki keahlian di bidang berbeda: Muhammad
dikenal dalam bidang geometri dan astronomi, Ahmad unggul dalam peralatan mekanik cerdas, dan
Al-Hasan menonjol dalam geometri. Setelah ayah mereka, Musa ibn Shakir, wafat, mereka diasuh
dan dididik di bawah pengawasan langsung para ilmuwan di Bayt al-Hikmah atas perintah Khalifah
al-Ma'mun, yang kemudian mendorong kontribusi besar mereka dalam perkembangan ilmu
pengetahuan pada masa Abbasiyah. Lihat pada azar Hakimov dkk., Mechanical Marvels:
Innovations in Engineering During the Islamic Golden Age, Archives for Technical Sciences 31,
no. 2 (2024), him 160

130 Ibid, Him 107

181 Nurul Hak, 7hid .Hlm 108



89
keluarga Barmakid. Sementara itu, pada masa Al-Ma’mun, lembaga ini
berkembang menjadi pusat ilmu pengetahuan multifungsi dengan visi ideologis
yang kuat, didorong oleh rasionalisme Mu’tazilah dan misi politik untuk
mengukuhkan legitimasi kekuasaan melalui superioritas intelektual. Skala
penerjemahan pun diperluas secara sistematis, dengan misi khusus ke Bizantium
dan kompensasi besar bagi para penerjemah. Keseluruhan perubahan ini
menunjukkan bahwa gerakan penerjemahan tidak hanya meningkat secara
kuantitas, tetapi juga bertransformasi secara kelembagaan dan ideologis dari masa

fondasi ke masa puncak kekhalifahan Abbasiyah!'®?

3.2.1 Peningkatan produksi Karya Ilmiah dan Penyebaran Ilmu

Pengetahuan Pada Masa Khalifah Al Ma’mun

Al-Ma’mun menunjukkan komitmen yang lebih sistematis dalam
mendukung kegiatan ilmiah. Selain memberikan penghargaan tinggi bagi para
ilmuwan dan penerjemabh, ia juga mengirim utusan khusus ke luar negeri, termasuk
ke Bizantium, untuk memperoleh manuskrip-manuskrip penting. Dorongan
ideologis dari teologi Mu’tazilah, yang menekankan rasionalitas, membuatnya
menjadikan filsafat dan logika sebagai fokus utama penerjemahan dan perdebatan

ilmiah. Hal ini sekaligus memperlihatkan bahwa penerjemahan pada masa Al-

182 H. M. Taufik, “Bayt al-Hikmah: Kontribusinya terhadap Perkembangan Budaya Ilmu
Pengetahuan”, e/-Ghazy, Vol. 3, No. 2, Januari 2015, hlm. 143-145.



90
Ma’mun tidak hanya berfungsi untuk kepentingan praktis, tetapi juga sebagai

sarana legitimasi politik dan supremasi intelektual Dinasti Abbasiyah.

Dengan demikian, gerakan penerjemahan di masa Harun Ar-Rasyid dan Al-

Ma’mun memiliki kesinambungan yang kuat, namun berbeda dalam motivasi,

skala, serta dampaknya. Perbandingan keduanya dapat dilihat pada tabel berikut

Tabel 3.1 Perbandingan Gerakan Penerjemahan

Aspek

Motivasi Utama
Khalifah

Status Baitul Hikmah

Skala & Akuisisi

Naskah

Fokus Disiplin [lmu

Sistem Kompensasi

Masa Harun Ar-Rasyid
Fondasi
Prestise, pragmatisme
(kedokteran, astrologi,
administrasi), kesalehan
pribadi, pengaruh keluarga
Barmakid.

Perpustakaan/arsip pribadi
khalifah (Khizanat Al-
Hikmabh), pusat pengumpulan
dan penerjemahan awal.

Pengumpulan naskah dari
wilayah kekuasaan dan
rampasan perang (misalnya
dari Ankara dan Amorium).

Prioritas pada ilmu praktis:
kedokteran (Galen,
Hippocrates), matematika
(Euclid), astronomi (Ptolemy),
dan astrologi.

Gaji dan hadiah yang sangat
besar bagi para cendekiawan
dan penerjemabh.

Masa Harun Ar-Rasyid dan Al-Ma’mun

Masa Al-Ma’mun
Puncak

Visi ideologis
(rasionalisme Mu’tazilah),
keingintahuan intelektual
yang mendalam, legitimasi
politik melalui superioritas
intelektual.
Akademi publik
multifungsi: perpustakaan,
biro terjemahan,
observatorium, pusat riset,
dan forum debat
intelektual.
Misi akuisisi proaktif yang
terorganisir, mengirim
utusan khusus ke luar
negeri (misalnya,
Bizantium) untuk mencari
dan membeli manuskrip.
Ekspansi ke seluruh
korpus ilmu, dengan
penekanan khusus pada
filsafat (Aristoteles, Plato)
dan logika sebagai alat
untuk debat teologis
(kalam).
Sistem yang dilembagakan
dan melegenda: gaji
bulanan yang tinggi, dan
bonus "emas seberat buku"



91

yang menjadi simbol nilai

pengetahuan.

Tokoh Kunci Yahya ibn Masawayh, Hunayn ibn Ishagq, al-
Keluarga Barmakid, al-Hajjaj = Khwarizmi, Banu Musa
ibn Yusuf ibn Matar, Abu bersaudara, Thabit ibn
Yahya Ibn al-Bathriq. Qurra, al-Kindi, Sahl ibn

Harun.

Perkembangan ilmu pengetahuan pada masa Dinasti Abbasiyah berlangsung
secara bertahap dan tidak terjadi secara tiba-tiba. Proses ini diawali dengan
pendirian perpustakaan dan pusat-pusat keilmuan seperti Baitul Hikmah yang
didirikan oleh Khalifah Harun ar-Rasyid, yang menjadi perpustakaan terbesar
dengan koleksi sekitar 100.000 buku. Selanjutnya, dilakukan penyusunan buku
ilmiah melalui tiga tahap, yakni pencatatan ide atau percakapan, pembukuan ide
atau hadis, dan penyusunan secara sistematis per bab. Selain itu, dilakukan pula
penerjemahan karya asing ke dalam bahasa Arab secara bertahap, dimulai dari
bidang astronomi, kemudian filsafat dan kedokteran, hingga meluas ke berbagai
bidang ilmu lainnya.'8 Faktor-faktor tersebut mendorong kemajuan ilmu
pengetahuan pada masa Bani Abbasiyah. Kemajuan ini didukung oleh aktivitas
penerjemahan berbagai karya, pendirian perpustakaan, serta berkembangnya tradisi
diskusi ilmiah yang turut mendorong lahirnya berbagai cabang keilmuan Seperti
berikut.

3.2.2 llmu Aqli
Ilmu Agqli adalah jenis ilmu pengetahuan yang diperoleh melalui akal

(rasio/logika) manusia tanpa bergantung langsung pada wahyu (seperti Al-Qur’an

183 Ainur Riska Amalia, Sejarah Peradaban Islam: Perkembangan Ilmu Pengetahuan pada
Masa Pemerintahan Dinasti Bani Abbasiyah, Riklah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan, vol. 10, no.
01 (Januari—Juni 2022) Him 57-58



1)

92
dan Hadis). Ilmu ini berkembang melalui pengamatan, pemikiran, logika, dan
eksperimen. Beberapa ilmu Aqli yang dihasilkan dari gerakan penerjemahan

diantaranya,

Ilmu kedokteran

Ilmu kedokteran merupakan salah satu cabang ilmu yang mendapatkan
perhatian besar dalam peradaban Islam, khususnya pada masa Abbasiyah.
Perkembangannya tidak dapat dilepaskan dari proses penerjemahan karya-karya
kedokteran Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa Arab. Upaya ini kemudian
tidak hanya bersifat translasi semata, tetapi juga melahirkan proses asimilasi, kritik,
dan pengembangan teori medis baru. Rumah sakit-rumah sakit besar, seperti yang
ada di Baghdad dan Jundisabur, menjadi pusat praktik kedokteran sekaligus
lembaga pendidikan dan penelitian.

Sejumlah tokoh penting dalam bidang kedokteran memainkan peran kunci
dalam proses penerjemahan, penyusunan karya asli, serta pengembangan metode
medis yang lebih sistematis. Nama-nama mereka tercatat sebagai peletak dasar
tradisi kedokteran Islam yang mendunia. Beberapa di antaranya dapat dilihat pada
tabel berikut

Tabel 3.2 Tokoh-Tokoh Kedokteran Islam dan Peran Penerjemahan
[lmu Kedokteran

Nama Tokoh Keterangan / Karya

Yuhanna Ibn Masawayh  Tokoh kedokteran awal dalam dunia Islam; dikenal
sebagai guru Hunayn ibn Ishaq; aktif dalam
penerjemahan dan pengembangan ilmu kedokteran dari
sumber Yunani dan Persia.

Ibnu Sahal Direktur Rumah Sakit Jundisabur; turut berperan dalam
mentransmisikan ilmu kedokteran Persia ke dunia
Islam melalui lembaga medis dan penerjemahan.



93

Abu Bakar Ar-Razi Dokter terkemuka di Baghdad; karyanya Al-Hawi
memuat banyak pengaruh dari teks-teks Yunani seperti
Galen dan Hippocrates yang telah diterjemahkan ke
bahasa Arab.

Ali bin Abbas Juga dikenal sebagai Haly Abbas, penulis Kitab al-
Maliki (Liber Regalis); menggabungkan pengetahuan
dari teks kedokteran Yunani yang telah diterjemahkan.

Ibnu Sina Penulis Al-Qanun fi Al-Thibb (Canon of Medicine);
banyak menggunakan dan mengembangkan isi teks-
teks Yunani yang telah diterjemahkan, terutama karya
Galen dan Aristoteles.

Pengobatan Islam merupakan salah satu warisan peradaban Islam yang paling
berpengaruh, tidak hanya di dunia Timur yang terus mempelajarinya secara luas,
tetapi juga di dunia Barat hingga era Renaisans. Dalam tradisi Islam, kedokteran
memiliki kaitan erat dengan filsafat, di mana seorang hakim atau bijak sering kali
juga berperan sebagai dokter. Hal ini tercermin dari tokoh-tokoh besar seperti Ibnu
Sina Avicenna dan Ibnu Rusyd Averroes, yang tidak hanya dikenal sebagai filsuf
dan ilmuwan, tetapi juga sebagai praktisi kedokteran yang karya-karyanya menjadi
rujukan utama di Timur dan Barat.!®* Ilmu pengobatan dalam peradaban Islam
bukan hanya berdiri sendiri sebagai cabang ilmu praktis, tetapi berkembang dalam
kerangka pemikiran yang filosofis. Hubungan erat antara kedokteran dan filsafat
mencerminkan pandangan holistik umat Islam terhadap kesehatan yang mencakup
aspek jasmani dan rohani. Tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina dan Ibnu Rusyd menjadi
bukti bahwa ilmuwan Muslim pada masa itu menguasai berbagai disiplin ilmu
secara mendalam, dan karya-karya mereka mampu menjembatani pemikiran medis

Timur dan Barat selama berabad-abad.

184 Seyyed Hossein Nasr, Science and Civilization in Islam (Chicago: ABC International
Group, Inc., 2001), him 184



94
Para penganut Kristen Nestorian merupakan penerjemah penting teks-teks
medis Yunani dan banyak yang menjadi dokter istana. Mereka juga mengelola
rumah sakit dan sekolah kedokteran yang berpengaruh.'®> Di bawah pemerintahan
Abbasiyah, kaum Kristen Nestorian sebagai bagian dari Ahl al-Kitab tidak hanya
diperlakukan dengan baik, tetapi juga memainkan peran penting dalam
perkembangan ilmu pengetahuan dan kedokteran Islam. Mereka dihargai karena
keilmuan dan menjadi penghubung utama dalam mentransmisikan pengetahuan
Yunani ke dunia Islam, sebagaimana diakui oleh sejarawan Alexander von
Humboldt. Dengan latar belakang tradisi medis yang kuat dan keberadaan akademi
kedokteran ternama di Edessa, kaum Nestorian turut mendirikan rumah sakit
(bimaristan) dan menyumbangkan banyak tenaga medis yang berperan besar dalam
kemajuan kedokteran pada masa itu.'8¢
Pengetahuan yang mendominasi pemikiran Abad Pertengahan. Tokoh seperti
Yuhanna ibn Masawayh dan muridnya, Hunayn ibn Ishaq, adalah contoh nyata para
penerjemah yang juga memberikan kontribusi baru. Meskipun kemajuan ilmu
anatomi terhambat karena larangan pembedahan tubuh manusia sehingga penelitian
terpaksa menggunakan monyet , bidang lain seperti studi struktur mata
(optalmologi) justru berkembang pesat karena tingginya kasus penyakit mata di
wilayah seperti Irak. Hasilnya, kitab al-Asyr Magalat fi al-Ayn (Sepuluh Risalah

tentang Mata) karya Hunayn ibn Ishaq menjadi salah satu buku teks optalmologi

185 Mark William Worthing, Nestorian Christian Contributions to Medicine in the Golden
Age of Islam under the Abbasid Caliphs of Baghdad 786—1258 CE, Acta Medica Martiniana 24, no.
3(2024),him 116

18 Ibid, 117



95
paling awal yang pernah ada.'®’

Perkembangan keilmuan ini didukung oleh kemajuan institusional yang
signifikan, ditandai dengan pendirian apotek pertama di dunia dan penyusunan
buku daftar obat-obatan farmasi oleh para cendekiawan Arab. Untuk memastikan
kualitas, profesi kedokteran diatur melalui ujian sertifikasi pada tahun 913, sekitar
860 dokter di Baghdad dinyatakan lulus tes dan memenuhi standar. Perhatian pada
kesehatan publik juga sangat besar, yang dibuktikan dengan adanya tim dokter
keliling yang dikirim ke berbagai daerah serta kunjungan dokter rutin ke penjara.
Fondasi dari sistem ini adalah berdirinya rumah sakit Islam pertama di Baghdad
oleh Khalifah Harun Al-Rasyid pada awal abad ke-9, yang kemudian menginspirasi
pendirian hingga 34 rumah sakit lain di seluruh dunia Islam, beberapa di antaranya
bahkan dilengkapi perpustakaan dan menawarkan kursus pengobatan.'®3

Rumah sakit dan pusat pengajaran di Jundishapur sering dianggap sebagai
cikal bakal sistem rumah sakit Islam di Baghdad, yang kemudian menjadi model
bagi pengembangan rumah sakit modern. Meskipun terdapat perdebatan di
kalangan sejarawan mengenai sejauh mana kemegahan dan pengaruh Jundishapur,
terutama karena minimnya bukti kontemporer, pandangan yang dominan tetap
mengakui peran penting institusi ini. Kurangnya dokumen pendukung dinilai wajar
mengingat banyak catatan dari periode tersebut tidak bertahan hingga kini, sehingga
tradisi lisan dan rekonstruksi sejarah tetap menjadi sumber utama dalam menilai

kontribusinya terhadap dunia kedokteran Islam.'®® Beberapa dokter Nestorian

187 Philiph K Hitti, Ibid Hlm 454-455
188 Ibid 456
139 Mark William Worthing, Ibid, hlm 119



96
berpengaruh pada Zaman Keemasan Islam antara lain Yuhanna ibn Masawayh, '*°
Sabur ibn Sahl,'*! Qusta ibn Luga'®?, Ibn Butlan.'*

Setelah era penerjemahan, muncullah para penulis besar di bidang kedokteran
yang merupakan orang Persia tetapi menulis dalam bahasa Arab, seperti Ali al-
Thabari, al-Razi, 'Ali ibn al-'Abbas al-Majusi, dan Ibn Sina pengaruh mereka begitu
besar hingga gambar al-Razi dan Ibn Sina menghiasi aula Fakultas Kedokteran di
Universitas Paris. Salah satu yang paling menonjol adalah Abi Bakr Muhammad
ibn Zakariyya al-Razi, yang sering dianggap sebagai “dokter muslim terbesar”.
Risalahnya tentang bisul dan cacar air (al-judari wa al-hashbah) merupakan yang
pertama di bidangnya dan memuat catatan klinis perdana tentang penyakit bisul.
Karya utamanya, AI-Hawi (buku yang komprehensif), adalah sebuah ensiklopedia
kedokteran monumental yang merangkum pengetahuan dari Yunani, Persia, dan
Hindu, serta diperkaya dengan kontribusi orisinal dari dunia Arab. Buku ini
kemudian diterjemahkan ke bahasa Latin dengan judul Continens dan menjadi
rujukan penting di Eropa selama berabad-abad.'*

Tokoh besar lainnya adalah Ali ibn al-Abbas al-Majusi (Haly Abbas), yang
dikenal melalui karyanya A/-Kitab al-Maliki (Liber regius). Ila memberikan

sumbangan penting berupa konsep awal sistem pembuluh darah kapiler dan

190 Yyhanna ibn Masawayh (777-857) adalah guru Hunayn ibn Ishaq dan dokter pribadi
empat khalifah. Ia juga memberikan deskripsi medis pertama tentang penyakit mata trachomatous
pannus. Lihat: Ibid, hlm 123

191 Sabur ibn Sahl (w. 869) dikenal karena menyusun sebuah farmakope yang digunakan
sebagai standar pengobatan selama sekitar satu abad. Lihat: /bid, hlm 123

192 Qusta ibn Luqa (w. sekitar 912) termasuk di antara ilmuwan awal yang menjelaskan efek
plasebo, mencatat bahwa pasien yang percaya pada jimat dapat mengalami perbaikan gejala. Lihat:
Ibid, hlm 123

193 Tbn Butlan (w. 1066) menulis Tagwim al-Sihha atau Almanak Kesehatan, panduan populer
tentang diet dan gaya hidup sehat. Lihat: /bid, hlm 123

194 Philiph K hitti, Ibid Hlm 457-459



2)

97
pembuktian bahwa bayi saat persalinan didorong keluar oleh kontraksi otot rahim.
Namun, puncak pencapaian ilmu kedokteran Arab terinkarnasi dalam diri Ibn Sina
(Avicenna, 980-1037), yang dijuluki al-syaikh al-rais ("pemimpin para terpelajar").
Karya monumentalnya, al-Qdniin fi al-Thibb (The Canon of Medicine), adalah
kodifikasi sistematis dari seluruh pemikiran kedokteran Yunani-Arab. Buku ini
menjadi panduan utama kedokteran di Barat dari abad ke-12 hingga ke-17. Di
dalamnya, Ibn Sina secara ilmiah membedakan mediastinum dan pleurisy,
mengenali potensi penularan TBC melalui pernapasan, penyebaran penyakit
melalui air dan debu, serta mendiagnosis ankylostomiasis yang disebabkan oleh
cacing pita. Selain para dokter besar tersebut, muncul pula para spesialis handal. Di
antaranya adalah 'Ali ibn 'Isa (Jesu Haly), seorang ahli mata Kristen dari Baghdad
pada abad ke-11. Ia menulis Tadzkirah al-Kahhalin (Catatan untuk Para Ahli Mata),
sebuah karya berharga yang menjadi salah satu rujukan tertua dan terlengkap di
bidangnya, dengan menguraikan 130 macam penyakit mata secara cermat. Bidang
kedokteran hewan juga berkembang, yang dipelopori oleh Yaqub ibn Akhi Hizam,
ahli kuda untuk Khalifah al-Mu'tadhid (892-902). Ia menulis risalah al-Furisiyah
wa Syiyat al-Khayl, yang diakui sebagai karya berbahasa Arab pertama tentang ilmu

perawatan kuda.!*>

Ilmu Astronomi
[lmu astronomi merupakan salah satu bidang yang berkembang pesat pada

masa Abbasiyah. Minat terhadap ilmu ini pada awalnya berakar dari kebutuhan

195 Philiph K Hitti, Ibid 459-462



98

keagamaan, seperti penentuan arah kiblat, waktu salat, serta penanggalan hijriah.
Kebutuhan praktis tersebut kemudian mendorong khalifah dan patron ilmu
pengetahuan untuk mendukung penerjemahan teks-teks astronomi dan matematika
dari tradisi India, Persia, maupun Yunani. Dukungan politik dari keluarga
Barmakiyah dan para ilmuwan Khurasan menjadikan Baghdad dan Merv sebagai

pusat kajian astronomi yang melahirkan tradisi penelitian berkesinambungan.!'*®

Penerjemahan teks-teks penting, terutama karya Ptolemy Almagest dari
bahasa Yunani, menjadi landasan bagi para astronom Muslim untuk melakukan
koreksi, penyesuaian, sekaligus pengembangan lebih lanjut. Melalui proses ini,
ilmu astronomi tidak hanya dipertahankan, tetapi juga diperbarui dengan hasil
observasi yang lebih akurat. Para tokoh astronom Muslim kemudian berhasil
mengintegrasikan warisan keilmuan asing dengan pengamatan mereka sendiri,
menghasilkan karya-karya yang berpengaruh besar baik di dunia Islam maupun

Barat. Sejumlah tokoh terkemuka dalam bidang ini dapat dilihat pada tabel berikut.

Tabel 3.3 Tokoh-Tokoh Ilmu Astronomi dan Peran Penerjemahan
[lmu Astronomi

Nama Tokoh Keterangan / Karya

Abu Ma’syar Ahli falak awal, Memanfaatkan teks-teks astrologi dan
astronomi India dan Persia yang telah diterjemahkan ke
dalam bahasa Arab sebagai dasar pemikiran dan
ramalannya.

Jabir Batani Peneliti letak bintang, Meneruskan warisan astronomi
Yunani seperti karya Ptolemy (Almagest) yang telah
diterjemahkan; dikenal di Barat sebagai Geber.

Abu Hasan Penelitian perbintangan, Menggunakan sumber-sumber
astronomi hasil terjemahan Yunani dan India sebagai
referensi utama dalam pengamatan dan klasifikasi
bintang.

19 Andre Clot, Harun Al-Rasyid dan Dunia Seribu Satu Malam, diterjemahkan oleh Julich
Hanafi (Jakarta: Republika, 2021), hlm 329



99

Al-Biruni Al-Qanun al-Mas’udi, Memadukan pengetahuan dari
hasil terjemahan karya Yunani dan India dengan
observasi ilmiahnya sendiri; mengkritisi data dari
Ptolemy.

Al-Farghani Penerus astronomi Yunani, Menyusun ringkasan dan
penjelasan terhadap Almagest karya Ptolemy yang
telah diterjemahkan, sehingga memperluas penyebaran
astronomi klasik di dunia Islam.

Al-Battani Pengembang karya al-Farghani, Berdasarkan pada teks-
teks Yunani yang telah diterjemahkan, terutama
Almagest, namun ia menyempurnakan dan mengoreksi
kesalahan hitungan sebelumnya.

Ptolemeus adalah seorang ilmuwan terkenal dari zaman Romawi yang hidup
pada masa Kaisar Hadrianus dan Antoninus. la dikenal sebagai orang pertama yang
menciptakan astrolabe bulat, meskipun idenya banyak terinspirasi dari ilmuwan
sebelumnya, yaitu Hipparchus. Salah satu karyanya yang paling terkenal adalah
Almagest, buku tentang ilmu perbintangan (astronomi) yang sangat berpengaruh.
Buku ini diterjemahkan ke dalam bahasa Arab karena dianggap sangat penting.
Upaya awal penerjemahan dilakukan atas perintah Yahya ibn Khalid dari keluarga
Barmakid. Versi yang lebih lengkap dan akurat kemudian dikerjakan di Bayt al-
Hikmabh, pusat ilmu pengetahuan di Baghdad, di bawah bimbingan Abii Hassan dan
Salm. Beberapa tokoh besar yang ikut menerjemahkan atau memperbaiki
terjemahan buku ini adalah al-Hajjaj ibn Matar, al-Nayrizi, Thabit ibn Qurrah, dan
Ishaq ibn Hunayn.'’

Astronomi Islam merupakan kelanjutan dari tradisi Ptolemeus yang diperkaya
dengan pengetahuan astronomi dari Persia dan India. Pada abad ke-8, para astronom

Muslim di Baghdad mulai mengembangkan karya-karya mereka berdasarkan tabel-

197 Fihrist, Ibid, hlm 639



100
tabel astronomi dari kedua peradaban tersebut. Salah satu karya paling penting dari
astronomi Persia pra-Islam adalah Zij-i Shahi (Tabel Raja) yang disusun sekitar
tahun 555 M dan sangat dipengaruhi oleh astronomi India. Tabel ini menjadi
rujukan utama bagi tokoh-tokoh seperti Ibn al-Naubakht dan Masha'allah dalam
membantu perhitungan astronomi, termasuk dalam perencanaan pembangunan kota
Baghdad. Warisan astronomi Persia, terutama fokus pada konjungsi Jupiter-
Saturnus serta penggunaan Zij-i Shahi, menjadi fondasi penting dalam
pembentukan dan perkembangan awal astronomi dalam tradisi keilmuan Islam.!%®

Kajian ilmiah tentang perbintangan dalam Islam dimulai seiring dengan
masuknya pengaruh buku India, Siddhanta (dikenal dalam bahasa Arab sebagai
Sindhind), yang dibawa ke Baghdad pada tahun 771. Buku ini kemudian
diterjemahkan oleh Muhammad ibn Ibrahim al-Fazari dan menjadi acuan penting
bagi para sarjana. Selain pengaruh dari India, tabel berbahasa Pahlawi dari masa
Dinasti Sasaniyah juga diterjemahkan dan dimasukkan ke dalam khazanah
keilmuan. Unsur-unsur astronomi Yunani juga turut memberikan pengaruh, yang
ditandai dengan penerjemahan karya monumental Ptolemius, A/magest. Terdapat
dua versi terjemahan yang unggul dari karya ini, yaitu yang diselesaikan oleh al-
Hajjaj ibn Mathar pada 827-828 M dan terjemahan lain oleh Hunayn ibn Ishaq yang
direvisi oleh Tsabit ibn Qurrah.'”’

Observasi rasyd rutin pertama yang menggunakan peralatan cukup akurat
dilakukan di Jundaysabur, Persia. Di bawah pemerintahan Khalifah al-Ma'mn,

sebuah observatorium dibangun di Baghdad, yang kemudian disusul oleh

198 Seyyed Hossein Nasr, Op.Cit., hlm 168
199 Philiph K Hitti, Ibid Hlm 467



101
pembangunan observatorium lain di Bukit Kasiyun, di luar Damaskus. Para
astronom kerajaan pada masa itu tidak hanya mengamati benda-benda langit secara
sistematis, tetapi juga menguji ulang berbagai elemen penting dalam A/magest dan
menghasilkan perhitungan yang sangat akurat. Ibrahim al-Fazari tercatat sebagai
orang Islam pertama yang membuat astrolab , sebuah perangkat observasi utama
saat itu. Salah satu pencapaian paling rumit dari para ahli astronomi al-Ma'min
adalah pengukuran ukuran bumi, yang menghasilkan angka keliling 20.400 mil dan
diameter 6.500 mil, sebuah hasil yang sangat akurat pada zamannya.?*’ Seiring
waktu, tabel-tabel astronomi yang disusun oleh sarjana Arab berhasil menggantikan
semua tabel dari Yunani dan India yang dikenal sebelumnya, bahkan
penggunaannya meluas hingga ke Cina. Salah satu ahli astronomi terkenal pada
masa itu adalah Abu Al-Abbas Ahmad Al-Farghani Alfraganus, yang karya
utamanya, AI-Mudkhil ila 'llm Hayah Al-Aflak Pengantar kepada Ilmu Kehidupan
Langit, diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan Ibrani. Selain observatorium yang
didirikan oleh negara, terdapat pula observatorium yang dioperasikan secara pribadi
oleh anak-anak Musa ibn Syakir di rumah mereka di Baghdad. Sultan dari Dinasti
Buwayhi, Syaraf Al-Dawlah, juga membangun observatorium di istananya di
Baghdad, yang menjadi tempat kerja bagi astronom besar seperti Abd al-Rahman
al-Shufi dan Abu al-Wafa, Di tempat lain, Abu Ja'far al-Khazin yang bekerja di
Rayy, berhasil memastikan sudut ekliptik bumi dan memecahkan persoalan ekuasi

kubik Archimedes.?"!

200 Ibid 468
201 Philiph K Hitti, /bid, hlm 469



3)

102

Abu Abdullah Muhammad ibn Jabir al-Battani A/bategnius dikenal sebagai

salah satu ahli astronomi terbesar pada masa Islam. Sebagai seorang peneliti
kawakan, ia berhasil mengoreksi beberapa kesimpulan Ptolemius, memperbaiki
perhitungan orbit bulan dan planet , membuktikan kemungkinan terjadinya gerhana
matahari cincin, serta menentukan sudut ekliptik bumi dengan tingkat akurasi yang
lebih besar.?%? Tokoh besar lainnya adalah Abu Al-Rayhan Muhammad ibn Ahmad
Al-Biruni (973-1050), yang dipandang sebagai sarjana Islam paling orisinal dan
terkenal dalam bidang ilmu pengetahuan alam. Al-Biruni menulis karya astronomi
monumental berjudul al-Qanun al-Mas 'udi dan dalam karya-karyanya, ia secara

cerdas mendiskusikan teori perputaran bumi pada porosnya.?%?

Ilmu Matematika

Perkembangan ilmu matematika pada masa Abbasiyah sangat dipengaruhi
oleh proses penerjemahan teks-teks dari India, Persia, dan Yunani. Salah satu
kontribusi paling penting adalah masuknya sistem bilangan Hindu beserta konsep
nol (sifr) ke dunia Islam melalui karya al-Fazari. Pengetahuan ini kemudian
diperkaya dan disebarluaskan melalui tabel-tabel astronomi dan perhitungan
aritmatika yang disusun oleh tokoh-tokoh seperti al-Khwarizmi dan Habasy al-
Hasib.

Dengan demikian, matematika dalam peradaban Islam berkembang bukan
hanya melalui penerjemahan, tetapi juga melalui inovasi, penyempurnaan, dan

penyebaran ilmu yang berlangsung lintas peradaban. Beberapa tokoh utama dalam

202 Tbid Hlm 470
203 Seyyed Hossein Nasr, /bid, hlm 179



103

bidang ini dapat dilihat pada tabel berikut.

Tabel 3.4 Tokoh-Tokoh Ilmu Matematika dan Peran Penerjemahan

Ilmu Matematika

Nama Tokoh Keterangan / Karya

Al-Fazari

Habasy al-Hasib

Al-Khwarizmi

Abu Bakr al-Karaji

Umar al-Khayyam

Leonardo Fibonacci

Menerjemahkan buku-buku aritmatika Hindu ke dalam
bahasa Arab, termasuk sistem angka Hindu dan konsep
nol (sifr).

Menyusun tabel-tabel matematika yang
memasyarakatkan penggunaan angka Hindu di dunia
Arab.

Menulis Hisab al-Jabr wa al-Mugabalah, karya awal
tentang aljabar dan aritmatika; menyusun tabel
astronomi tertua; asal mula istilah 'aljabar' dan
'algoritma’.

Masih menggunakan sistem penulisan angka dengan
huruf Arab dalam bukunya pada abad ke-11,
menunjukkan lambatnya adopsi angka Hindu-Arab.
Mengembangkan lebih lanjut aljabar Al-Khwarizmi,
termasuk solusi geometris dan aljabar untuk persamaan
kuadrat.

Terinspirasi oleh karya al-Khwarizmi dan matematika
Arab, memperkenalkan angka Hindu-Arab dan metode
aljabar ke Eropa melalui Liber Abaci.

Ilmu aritmatika Hindu, termasuk sistem angkanya (disebut Hindi dalam

bahasa Arab) dan konsep nol, diperkenalkan ke dunia Islam melalui buku-buku

yang diterjemahkan oleh al-Fazari. Tabel-tabel yang disusun oleh al-Khwarizmi

dan Habasy al-Hasib kemudian berjasa memasyarakatkan penggunaannya di

seluruh dunia Arab. Menariknya, kata “zero” dan “cipher” dalam bahasa Inggris

berasal dari kata Arab, sifr, yang merupakan terjemahan dari bahasa Sansekerta

yang berarti kosong”. Meskipun demikian, adopsi sistem angka ini berjalan lambat;

bahkan pada abad ke-11, seorang ahli matematika seperti Abu Bakr al-Karaji masih

menulis semua bilangan menggunakan huruf dalam bukunya. Di tengah



104
perkembangan ini, Muhammad ibn Musa Al-Khwarizmi (780-+850) muncul
sebagai tokoh utama dalam kajian matematika Arab.?%*

Al-Khwarizmi tidak hanya menyusun tabel astronomi tertua, tetapi juga
menulis karya paling awal tentang aritmatika dan aljabar. Karya utamanya, Hisab
al-Jabr wa al-Mugabalah, diterjemahkan ke dalam bahasa Latin pada abad ke-12
dan digunakan sebagai buku teks matematika utama di universitas-universitas
Eropa hingga abad ke-16. Karyanya inilah yang berhasil memperkenalkan istilah
“Aljabar” ke daratan Eropa, dan dari namanya pula istilah “algoritma” berasal.
Pengaruh al-Khwarizmi sangat besar, menginspirasi ahli matematika belakangan
seperti 'Umar Al-Khayyam dan Leonardo Fibonacci dari Pisa. Aljabar karya al-
Khayyam sendiri merupakan pengembangan lebih jauh dari aljabar Al-Khwarizmi,

yang membahas solusi geometris dan aljabar untuk persamaan tingkat dua.?%

4) Ilmu Kimia

Kontribusi ilmiah terbesar Dinasti Abbasiyah setelah kedokteran,
astronomi, dan matematika adalah dalam bidang kimia. Dalam bidang kimia dan
ilmu pengetahuan fisika lainnya, mereka telah memperkenalkan tradisi penelitian
objektif. Tradisi ini merupakan sebuah perbaikan penting terhadap tradisi
pemikiran spekulatif orang Yunani.?’® Dapat dilihat pada tabel berikut.

Tabel 3.5 Tokoh Ilmu Kimia dan Peran Penerjemahan Ilmu Kimia

Nama Tokoh Keterangan / Karya \

Jabir ibn Hayyan Dikenal sebagai “Bapak Kimia Arab” hidup di Kufah
sekitar tahun 776 M; pelopor metode eksperimen

204 Tbid Him 474
205 Ibid Him 475
206 philiph K Hitti, Hlm 475



5)

105

dalam kimia; karya-karyanya diterjemahkan ke bahasa
Latin dan sangat berpengaruh di Eropa selama
berabad-abad.

Meskipun memiliki tradisi penelitian yang baik, titik kelemahan tradisi
intelektual Arab adalah kesulitan dalam menghasilkan kesimpulan yang benar-
benar ilmiah dan hipotesis yang memadai. Bapak kimia bangsa Arab adalah Jabir
ibn Hayyan (Geber), yang hidup di Kufah sekitar tahun 776 dan merupakan tokoh
terbesar dalam ilmu kimia pada Abad Pertengahan setelah Al-Razi. Jabir meyakini
bahwa logam biasa seperti seng dan besi dapat diubah menjadi emas atau perak
dengan formula misterius. Namun, ia membuat kemajuan signifikan dengan
mengakui dan menyatakan pentingnya eksperimen, baik dalam perumusan teori
maupun praktik kimia. Laboratoriumnya bahkan ditemukan kembali di Kufah
beberapa abad setelah kematiannya. Meskipun sebagian besar dari ratusan buku
kimia yang dinisbatkan kepadanya kemungkinan adalah hasil karya orang lain ,
karya-karya tersebut tetap menjadi risalah kimia yang paling berpengaruh di Eropa

maupun Asia selama 14 abad kemudian.?®’

Ilmu Geografi

Perkembangan ilmu geografi dalam peradaban Islam tidak dapat dilepaskan
dari peran besar para tokoh yang mengabdikan diri dalam penerjemahan,
pengembangan, dan penyebaran pengetahuan geografis. Pada masa keemasan

Dinasti Abbasiyah, proses penerjemahan karya-karya ilmiah dari Yunani ke dalam

207 Philiph K Hitti, Ibid, hlm 476



106
bahasa Arab menjadi titik awal lahirnya tradisi keilmuan yang kaya dan
berpengaruh. Salah satu karya monumental yang diterjemahkan adalah
Geographike Hyphegesis karya Ptolemy, yang kemudian menjadi fondasi bagi para
ilmuwan Muslim untuk menyusun peta, menulis catatan perjalanan, dan

mengembangkan teori geografi yang lebih kontekstual dengan dunia Islam.

Tokoh-tokoh seperti Al-Khwarizmi, Sulayman al-Tajir, dan Ahmad ibn
Fadhlan tidak hanya berperan sebagai ilmuwan, tetapi juga sebagai penjelajah,
diplomat, dan pengamat budaya. Melalui karya-karya mereka, kita dapat melihat
bagaimana ilmu geografi berkembang dari sekadar pemetaan wilayah menjadi

kajian multidisipliner yang mencakup aspek sosial, budaya, dan politik.

Tabel berikut menyajikan beberapa tokoh penting dalam sejarah geografi
Islam beserta kontribusi mereka, khususnya dalam konteks penerjemahan dan

pengembangan ilmu geografi:

Tabel 3.6 Tokoh-Tokoh Ilmu Geografi Islam dan Peran Penerjemahan

IImu Geografi
Nama Tokoh Keterangan / Karya \
Penerjemah karya Ptolemy Para penerjemah pada masa Abbasiyah

menerjemahkan karya Geography (Geographike
Hyphegesis) karya Ptolemy dari bahasa Yunani ke
bahasa Arab, menjadi dasar pengembangan ilmu
geografi Islam.

Al-Khwarizmi Menulis Surah Al-Ardh (Gambar/Peta Bumi)
berdasarkan karya Ptolemy yang telah diterjemahkan;
karyanya disertai peta bumi dan langit pertama dalam
sejarah Islam.

Sulayman al-Tajir Pedagang dan penulis perjalanan; mencatat kondisi
Cina pada 851 M; memberikan informasi awal
tentang budaya dan teknologi asing.

Ahmad ibn Fadhlan Diplomat dan penulis perjalanan; mencatat
pengalamannya ke wilayah Rusia dan Bulgaria pada



107
tahun 921 M; memberi kontribusi penting bagi
geografi deskriptif awal.

Studi geografi bagi umat Islam memiliki nilai keagamaan karena kewajiban
melaksanakan ibadah haji, keharusan menghadap Ka'bah saat salat, dan penentuan
mihrab masjid. Astrologi juga turut menambah pengaruh ilmiahnya karena
membutuhkan penetapan garis lintang dan bujur. Para pedagang muslim antara
abad ke-7 dan ke-9 telah berhasil mencapai daratan Cina di timur, Zanzibar dan
pantai Afrika di selatan, serta menembus Rusia di utara. Kisah perjalanan para
saudagar ini membangkitkan minat masyarakat, seperti kisah Sulayman al-Tajir
pada tahun 851 yang memberikan gambaran tentang Cina dan melaporkan
penggunaan sidik jari sebagai tanda tangan. Dari kisah-kisah serupa inilah
kemudian berkembang kisah-kisah seputar Sindbad, Sang Pelaut. Catatan
terpercaya paling awal tentang Rusia diriwayatkan oleh Ahmad ibn Fadhlan ibn
Hammad, yang dikirim pada tahun 921 untuk menemui raja Bulgaria.?*®

Perkembangan geografi sebagai sebuah disiplin ilmu banyak dipengaruhi
oleh khazanah Yunani, terutama buku Geography karya Ptolemius yang
diterjemahkan beberapa ka li ke bahasa Arab. Dengan meniru buku tersebut, al-
Khwarizmi menyusun karyanya, Surah al-Ardh (Gambar/Peta Bumi), yang menjadi
acuan bagi karya-karya berikutnya. Karya Al-Khwarizmi ini disertai dengan
“gambar bumi”, sebuah peta bumi dan angkasa luar pertama dalam sejarah Islam,
yang ia buat atas perintah Al-Ma'miin dengan bantuan 69 sarjana lainnya. Para ahli

geografi Arab pertama juga mengadopsi dari India sebuah keyakinan tentang

208 1pid, hlm 480



108
adanya pusat dunia yang mereka sebut arin, sebuah penyebutan keliru dari nama

kota di India, Ujjayini, tempat berdirinya sebuah observatorium astronomi.?®

3.2.3 Ilmu Nagqli
Ilmu naqli merupakan ilmu yag bersumber dari Al Quran dan hadits. Pada
masa pemerintahan Bani Abbasiyah terdapat perkembangan dalam ilmu naqli
seperti:
1). Ilmu Fiqih
Fikih adalah ilmu yang memuat berbagai hukum Islam (syariah) yang pada
prinsipnya didasarkan atas Alquran dan sunah (hadis). Ruang lingkupnya
mencakup perintah-perintah yang terkait dengan praktik ibadah, kewajiban sipil,
hukum (mu'amalah), dan hukuman (uqubat). Sumber utama hukum Islam adalah
Alquran dan hadis, tetapi dari sekitar 6.000 ayat Alquran, hanya sekitar 200 yang
bisa disebut sebagai ayat-ayat hukum. Karena ketentuan tersebut tidak cukup untuk
menangani semua kasus baru yang dihadapi, maka lahir dua prinsip baru sebagai
sumber hukum sekunder, yaitu giyds (deduksi analogis) dan ijma’ (kesepakatan
bersama). Meskipun penalaran rasional atau ra'y sering dijadikan sandaran dalam
pemikiran hukum, ia hampir tidak pernah dipandang sebagai sumber hukum
kelima.?!?
Pemerintahan Abbasiyah memiliki empat imam mazhab fikih terkemuka: Imam
Abu Hanifah, Imam Malik, Imam Syafi'i, dan Imam Ahmad bin Hanbal. Keempat

imam mazhab tersebut diakui sebagai ulama fikih paling agung di dunia Islam.

209 Ibid him 481
210 philiph K Hitti, Ibid, hlm 496-497



109
Metode pengambilan hukum (istinbat) pada masa itu dibagi menjadi dua aliran ahl
al-ra'yi (berdasarkan akal dan pengalaman, seperti Imam Abu Hanifah) dan ahl al-
hadis (berdasarkan hadis-hadis Rasulullah).?!!

Empat imam mazhab fikih dalam Islam Sunni Imam Malik, Imam Syafi'i, Imam
Abu Hanifah, dan Imam Ahmad bin Hanbal memiliki metode ijtihad dan penetapan
hukum yang berbeda-beda, namun masing-masing tetap berlandaskan pada prinsip-
prinsip rasional, yang dalam beberapa aspek dipengaruhi oleh pola logika
Aristotelian. Untuk menyatukan kerangka berpikir hukum dan menghindari
pertentangan yang tidak perlu di antara para ahli fikih, para ulama kemudian
merumuskan Ilmu Ushul Figh sebagai metodologi baku dalam menggali hukum
dari sumber-sumber syariat. Sementara itu, dalam tradisi Islam Syi’ah, mazhab
fikih yang diikuti adalah Mazhab Ja’fari yang merujuk kepada ajaran Imam Ja’far

ash-Shadiq dan memiliki pendekatan tersendiri dalam menetapkan hukum.?!?

3) Ilmu Hadist

Upaya pengumpulan dan penulisan hadis (pengkodifikasian) sudah dimulai
sebelum masa Dinasti Abbasiyah, namun belum dilakukan secara ketat dan
sistematis. Akibatnya, pada masa-masa sebelumnya, hadis-hadis yang benar-benar
berasal dari Nabi Muhammad SAW bercampur dengan hadis-hadis palsu atau
lemah yang tidak memiliki dasar kuat. Ketika kekuasaan Abbasiyah mulai stabil,

para ulama dari masa itu menyadari pentingnya hadis sebagai sumber hukum kedua

211 Fahsin M. Fa'al, Sejarah Kekuasaan Islam (Jakarta: CV. Artha Rivera, 2008), hlm 69-74
212 Dididn Saefuddin, Zaman Keemasan Islam Rekonstruksi Sejarah Imperium
Dinasti Abbasiyah, hIm. 169



110
setelah Al-Qur’an melakukan pengkodifikasian hadis dengan lebih serius. Mereka
menyusun metode yang lebih terstruktur dan ilmiah, seperti verifikasi sanad (rantai
periwayat) dan matan (isi hadis), untuk memastikan keaslian hadis-hadis tersebut.
Dengan demikian, masa Abbasiyah menjadi titik penting dalam sejarah

penyaringan dan kodifikasi hadis secara sistematis.?!?

1) Ilmu Kalam

Ilmu Kalam muncul sebagai respon intelektual terhadap tantangan yang datang
dari luvar Islam, khususnya dari pemikiran Kristen, Yahudi, dan kepercayaan-
kepercayaan kuno (Watsani) yang memanfaatkan filsafat untuk mengkritik ajaran
Islam. Dalam menghadapi tantangan ini, para ulama Muslim merasa perlu
mengembangkan pendekatan rasional dan argumentatif dalam menjelaskan serta
mempertahankan keyakinan agama. Kaum Mu’tazilah memainkan peran sentral
dalam fase awal perkembangan Ilmu Kalam karena mereka menggunakan
pendekatan filosofis dan logis untuk membela Islam. Mereka dikenal karena
keteguhan mereka dalam menghadapi serangan teologis dari kelompok non-
Muslim, bahkan sampai mengirim para juru dakwah ke berbagai wilayah demi
menyebarkan argumen-argumen rasional Islam dan membantah pandangan yang
bertentangan. Dengan demikian, Mu’tazilah tidak hanya berkontribusi dalam aspek
pemikiran, tetapi juga dalam dakwah dan pembelaan ideologis Islam di medan

intelektual >'4

213 Yunita Septiani, Khalifah Al-Ma'mun dan Jasanya dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan
(Skripsi Sarjana, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2011), hlm 50
214 Fahsin Faal, /bid., him 74



