
 

74 

 

BAB III  

PERIODE KEDUA PELEMBAGAAN DAN PRODUKTIVITAS GERAKAN 

PENERJEMAHAN 813-833 M 

 

3.1 Peran Khalifah Al-Ma’mun dan Pendirian Bayt Al-Hikmah 

3.1.1 Visi dan Kebijakan Khalifah Al-Ma’mun 

Era Khalifah ketujuh Dinasti Abbasiyah, Abu Al-Abbas Abd Allah ibn Harun 

Al-Ma’mun (813–833 M), diakui secara luas sebagai puncak dari gerakan 

intelektual Islam.143 Masa pemerintahannya menjadi saksi bagi lonjakan kegiatan 

penerjemahan dan penelitian ilmiah yang disponsori langsung oleh negara, dan 

Kota Baghdad sebagai pusatnya.144 Pencapaian monumental ini bukanlah fenomena 

yang terjadi secara spontan, melainkan buah dari kebijakan yang visioner dan 

terarah, didukung oleh stabilitas politik serta kemakmuran ekonomi.145 Khalifah Al-

Ma'mun secara fundamental mengubah skala dan sifat patronase intelektual, 

mentransformasikannya dari sebuah inisiatif pribadi menjadi kebijakan negara yang 

terstruktur dan terlembaga.146 

Khalifah Al-Ma’mun, seorang intelektual pelindung karya-karya Yunani, 

dikenal sebagai politisi cerdas yang lebih memilih negosiasi daripada kekerasan, 

meskipun sering mengambil keputusan yang bersifat sementara dan tidak terencana 

jangka panjang. Kemenangannya dalam perang saudara lebih merupakan hasil 

kompromi, dengan mengorbankan penasihat utama serta mencabut dua kebijakan 

 
143 Achmad Fuji, Tradisi Intelektual Islam: Sejarah Bait Al-Hikmah Sebagai Pusat Peradaban 

Islam Klasik, Potensia: Jurnal Kependidikan Islam 3, no. 1 (2017): hlm 46. 
144 D. Gutas, Bayt Al Hekma,dalam Encyclopædia Iranica, Vol. III, Fasc. 8 (1988): 895. 
145 Nawawi, Kepemimpinan Khalifah al-Ma’mun dan Pengaruhnya terhadap Perkembangan 

Ilmu Pengetahuan pada Masa Dinasti Abbasiyah, Tasamuh: Jurnal Studi Islam 13, no. 2 (2021): 

hlm 211. 
146 Asma Afsaruddin, Rationalism and the Mythology of the 'Closing of the Gate of Ijtihad 

The American Journal of Islamic Social Sciences 16, no. 3 (1999), hlm.  2. 



75 
 

 
 

penting. Dukungan militer dari Iran timur terbukti lemah, diperburuk oleh krisis 

ekonomi karena provinsi seperti Suriah dan Mesir tidak membayar pajak. Kondisi 

ini melemahkan kekuasaan Ma’mun dan meruntuhkan pilar-pilar lama negara 

Abbasiyah, termasuk pengaruh politik keluarga Abbasiyah sendiri.147 

Khalifah Al-Ma’mun sangat tertarik pada ilmu pengetahuan, bahkan sampai 

bermimpi tentang pentingnya naskah-naskah kuno. Karena itu, ia menghubungi 

Kaisar Bizantium, Leo orang Armenia, untuk meminta izin mengakses koleksi 

buku-buku ilmiah kuno. Setelah mendapat izin, Al-Ma’mun mengirim para 

ilmuwan seperti Al-Hajjaj ibn Matar dan Salman untuk memilih dan membawa 

naskah-naskah tersebut ke Baghdad, lalu memerintahkan agar semuanya 

diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Upaya ini juga didukung oleh tokoh-tokoh 

kaya seperti keluarga Banu Musa yang membantu membiayai penerjemah terkenal 

seperti Hunayn ibn Ishaq. Bahkan, untuk proses penerjemahan dan perawatan buku-

buku ini, mereka rela mengeluarkan biaya sangat besar, hingga lima ratus keping 

emas setiap bulan.148 

Proses revolusi intelektual ini, yang dipicu oleh Gerakan Penerjemahan besar-

besaran di Baghdad, melahirkan para ilmuwan yang tidak hanya menerjemahkan, 

tetapi juga mengkritik, memperbaiki, dan menciptakan disiplin ilmu baru.  Seperti 

Aljabar oleh Al-Khwarizmi Muhammad ibn Musa Al-Khwarizmi dianggap sebagai 

“Bapak Aljabar”. Karyanya yang monumental, "Al-Kitāb al-mukhtaṣar fi hisab al-

 
147 Hugh Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates: The Islamic Near East from 

the Sixth to the Eleventh Century, 2nd ed. (Harlow: Pearson Education Limited, 2004), hlm. 164. 
148 Al-Nadim, The Fihrist of al-Nadim: A Tenth-Century Survey of Muslim Culture, ed. & 

trans. B. Dodge (1970), hlm 584  

 



76 
 

 
 

jabr wa-l-muqabala" (Buku Rangkuman untuk Kalkulasi dengan Pelengkapan dan 

Penyeimbangan), menyajikan aljabar sebagai cabang matematika yang sistematis 

untuk pertama kalinya. Ia mengenalkan metode untuk menyelesaikan persamaan 

linear dan kuadrat, yang menjadi dasar matematika modern.149 Optik oleh Ibn al-

Haytham (Alhazen) Karyanya, "Kitāb al-Manāẓir" (Buku Optik), merevolusi 

pemahaman tentang cahaya dan penglihatan. Ia membantah teori Yunani kuno 

bahwa mata memancarkan cahaya. Melalui eksperimen yang cermat (menggunakan 

camera obscura atau "kamar gelap"), ia membuktikan bahwa penglihatan terjadi 

karena cahaya yang dipantulkan dari objek masuk ke dalam mata. Karena 

pendekatannya ini, ia diakui sebagai salah satu pelopor metode ilmiah (scientific 

method).150 

Selain melahirkan inovasi-inovasi saintifik yang orisinal, revolusi intelektual 

ini juga ditandai oleh kemampuan peradaban Islam untuk menyerap, mengkritik, 

dan mengintegrasikan tradisi keilmuan dari peradaban lain, terutama Yunani. 

Pengenalan mantiq (logika) dari karya-karya Aristoteles secara fundamental 

membentuk cara para cendekiawan Muslim berdebat dan merumuskan argumen 

dalam bidang teologi dan hukum. Seperti ilmu kalam (Teologi Dialektis) Para 

teolog (khususnya dari mazhab Mu'tazilah) menggunakan perangkat logika 

Aristotelian, seperti silogisme, untuk membangun argumen rasional dalam 

mempertahankan akidah Islam dan membahas isu-isu teologis yang kompleks.151 

 
149 Djoko Imam, Al-Khawarizmi: Bapak Aljabar dan Jejaknya dalam Peradaban,Sistem 

Informasi - Universitas Ahmad Dahlan, 22 Januari 2025, https://is.uad.ac.id/al-khawarizmi-bapak-

aljabar-dan-jejaknya-dalam-peradaban/. 
150 Mislakhudin Hanafi, Ibn al-Haytsam: Pelopor Optik Modern,Daarel Qolam, 2 Maret 

2024, https://www.daarelqolam3.sch.id/ibn-al-haytsam-pelopor-optik-modern/. 
151 Edwin Syarif, "Pengaruh Mantiq (Logika) dalam Pengembangan Ilmu-ilmu Keislaman," 

https://is.uad.ac.id/al-khawarizmi-bapak-aljabar-dan-jejaknya-dalam-peradaban/
https://is.uad.ac.id/al-khawarizmi-bapak-aljabar-dan-jejaknya-dalam-peradaban/
https://www.daarelqolam3.sch.id/ibn-al-haytsam-pelopor-optik-modern/


77 
 

 
 

Ushul Al-Fiqh (Yurisprudensi): Serupa dengan para teolog, para ahli hukum Islam 

(fuqaha) juga mengadopsi kerangka logika untuk menyusun metodologi penalaran 

hukum yang lebih sistematis. Metode seperti Qiyas (penalaran analogis) diperkuat 

dan dirumuskan dengan lebih presisi menggunakan prinsip-prinsip logika.152 

Pada akhirnya, warisan intelektual yang sangat besar ini tidak hanya beredar di 

dalam peradaban Islam. Setelah penaklukan kembali (Reconquista) atas wilayah 

Muslim di Spanyol (Al-Andalus) dan Sisilia, peradaban Eropa menemukan "harta 

karun" intelektual yang ditinggalkan. Pusat Penerjemahan di Toledo dan Sisilia: 

Kota Toledo di Spanyol menjadi pusat penerjemahan paling penting pada abad ke-

12. Para sarjana dari seluruh Eropa, seperti Gerard of Cremona, berdatangan untuk 

menerjemahkan puluhan karya ilmiah dan filosofis dari bahasa Arab ke bahasa 

Latin. Proses serupa juga terjadi di Sisilia, yang menjadi jembatan budaya antara 

dunia Islam dan Eropa.153 

Karya-karya logika Aristoteles seperti Analytica dan Topica sangat penting 

dalam pengembangan ilmu pengetahuan di dunia Islam. Misalnya, Analytica Priora 

pertama kali diterjemahkan ke dalam bahasa Arab oleh Theodore, lalu diperiksa 

dan diperbaiki oleh Ḥunayn ibn Ishaq, serta dilengkapi komentar dari para pemikir 

besar seperti Alexander, Themistius, dan Al-Kindi. Analytica Posteriora 

diterjemahkan dari bahasa Yunani ke bahasa Suriah oleh Isḥaq ibn Ḥunayn, lalu ke 

bahasa Arab oleh Mataibn Yunus. Komentar tentang karya ini juga ditulis oleh para 

cendekiawan seperti Themistius, Yaḥya al-Naḥwi, al-farabi, dan al-Kindī. Adapun 

 
Ilmu Ushuluddin 5, no. 2 (Juli 2016) hlm 278. 

152 Op.Cit 276-277 
153 Hasyim Asy'ari, "Renaisans Eropa dan Transmisi Keilmuan Islam ke Eropa," JUSPI 

(Jurnal Sejarah Peradaban Islam) 2, no. 1 (2018): hlm 5-8 



78 
 

 
 

Topica juga mengalami proses terjemahan dari Yunani ke Suriah oleh Isḥāq dan ke 

bahasa Arab oleh Yaḥya ibn ʿAdi, dengan beberapa bagian diterjemahkan oleh al-

Dimashqi dan Ibrahim ibn ʿAbd Allāh.154 Hal ini menunjukkan bahwa proses 

penerjemahan berlangsung bertahap dan melibatkan banyak tokoh penting, baik 

dari kalangan Muslim maupun non-Muslim, demi memastikan keakuratan dan 

kelengkapan karya asli Aristoteles. 

Visi Khalifah Al-Ma’mun untuk menjadikan Baghdad sebagai pusat keilmuan 

dunia lahir dari perpaduan antara keyakinan teologisnya yang rasional dan ambisi 

politiknya. Sebagai penganut dan pendukung utama aliran teologi Mu'tazilah, Al-

Ma'mun memandang akal rasio dan argumentasi logis sebagai instrumen esensial 

untuk memahami serta mempertahankan ajaran Islam.155 Dorongan teologis ini 

melahirkan kebutuhan strategis akan perangkat intelektual dari tradisi lain, terutama 

filsafat dan logika Yunani, untuk membangun landasan argumentasi yang kokoh.156 

Gerakan penerjemahan besar-besaran menjadi ciri khas era Khalifah Al-

Ma'mun, dengan Baitul Hikmah sebagai pusat kegiatannya. Lembaga ini didukung 

oleh tim penerjemah profesional dari berbagai latar belakang agama seperti 

Nasrani, Yahudi, dan Majusi yang diberi kompensasi tinggi oleh khalifah untuk 

mengalihbahasakan teks-teks kuno dari bahasa Yunani, Persia, dan Suryani ke 

dalam bahasa Arab. Gerakan intelektual ini tidak hanya didanai oleh negara, tetapi 

juga oleh patron dari kalangan kaya, dengan tokoh penerjemah terkemuka seperti 

Hunayn bin Ishaq dan Thabit ibn Qurra sebagai motor penggeraknya.157 

 
154  Fihrist, Ibid, hlm 600 
155 D.Gutas., Ibid. Hlm 896 
156 Nawawi., Ibid. Hlm 213 
157 Haidar Putra Daulay, Zaini Dahlan, dan Yumita Anisa Putri, “Peradaban dan Pemikiran 



79 
 

 
 

Dengan demikian, gerakan penerjemahan yang ia danai secara besar-besaran 

bukan hanya merupakan pengejaran ilmu pengetahuan semata, melainkan sebuah 

agenda teologis-politis yang terencana. Ia secara proaktif mengakuisisi manuskrip 

dari berbagai penjuru dunia, terutama Kekaisaran Bizantium, baik melalui saluran 

diplomasi maupun sebagai bagian dari kesepakatan damai.158 Dalam sebuah 

riwayat yang dicatat oleh Al-Nadim, disebutkan bahwa Al-Ma'mun bahkan 

berkomunikasi dengan kaisar Bizantium untuk memohon izin mengirim utusan 

demi memperoleh naskah-naskah ilmu kuno yang tersimpan di wilayahnya.159 

Kebijakan tersebut menegaskan pandangannya bahwa naskah ilmiah memiliki nilai 

yang sepadan dengan harta rampasan perang. 

Setelah peristiwa jatuhnya keluarga Barmakid pada tahun 803 M, yang 

sebelumnya menjadi tokoh kunci dalam mendukung gerakan penerjemahan dan 

patronase budaya di era Harun Al-Rasyid, terjadi perubahan arah dalam politik 

patronase intelektual. Kekuasaan untuk mengangkat pejabat tinggi (seperti wazir) 

tidak lagi diberikan kepada kelompok yang sama, tetapi mulai bergeser kepada 

kalangan baru, khususnya Muslim Persia yang telah ter-Arabisasi (seperti keluarga 

Tahiriyah) dan juga orang-orang Kristen Irak yang memiliki peran administratif 

penting.160  

Namun demikian, dukungan terhadap gerakan penerjemahan tetap tidak surut. 

 
Islam pada Masa Bani Abbasiyah,” Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian 

Kepada Masyarakat 1, no. 2 (2021) hlm 235 
158 Hani'ah, Bait Al-Hikmah: Pusat Intelektual dan Kebudayaan Islam Klasik,Jurnal Studi 

Ilmu-ilmu al-Qur'an dan Hadis 17, no. 1 (201) hlm. 137 
159 Al-Nadim, The Fihrist of al-Nadim: A Tenth-Century Survey of Muslim Culture, ed. & 

trans. B. Dodge (1970), hlm 584  
160 Dimitri Gutas, Ibid., hlm 129 



80 
 

 
 

Meskipun para pelindungnya berganti, kegiatan penerjemahan dari teks-teks klasik 

(Yunani, Persia, dan lainnya) terus berlangsung aktif. Salah satu patron baru yang 

emanmenonjol adalah keluarga Tahiriyah, yang menjadi pelindung penting proyek-

proyek intelektual. Misalnya, Tahir sendiri menugaskan sejumlah terjemahan, dan 

keponakannya, Ishaq ibn Ibrahim, secara khusus memerintahkan Hunayn ibn Ishaq 

untuk menulis sebuah buku tentang gizi, berdasarkan karya Galen, tokoh 

kedokteran Yunani-Romawi, meskipun ada perubahan dalam figur-figur elite 

politik dan birokrasi setelah keruntuhan Barmakid, semangat patronase terhadap 

ilmu pengetahuan tetap hidup, hanya saja aktornya bergantimenandakan bahwa 

gerakan penerjemahan bukan hanya bergantung pada satu dinasti keluarga, tetapi 

telah menjadi bagian dari struktur kultural dan administratif pemerintahan 

Abbasiyah yang lebih luas. 

 

3.1.2 Pelembagaan Gerakan Penerjemahan Bayt Al-Hikmah 

Pada masa keemasan Dinasti Abbasiyah, lahirlah Baitul Hikmah atau House of 

Wisdom atau Rumah Kebijaksanaan di Baghdad sebagai jantung kegiatan 

intelektual dan budaya. Kesuksesannya didorong oleh kondisi Baghdad saat itu 

sebagai ibu kota kekhalifahan yang kaya raya sekaligus pusat politik, ekonomi, dan 

transportasi peradaban Islam. Stabilitas politik dan kemakmuran ekonomi 

memungkinkan para penguasa untuk secara aktif mendukung kemajuan ilmiah. 

Dengan dukungan finansial, politik, dan promosi nilai-nilai keilmuan di 

masyarakat, Baitul Hikmah menjadi magnet bagi para sarjana dari berbagai penjuru. 

Di tempat inilah terjadi integrasi gagasan dan budaya melalui kegiatan seperti riset, 

diskusi, dan belajar, yang semakin memantapkan posisinya sebagai pusat akademik 



81 
 

 
 

terkemuka.161  

Perkembangan perpustakaan Baitul Hikmah berakar dari masa kekhalifahan 

Abu Ja'far Al-Mansur yang memulainya dengan mendirikan Biro Penerjemahan. 

Inisiatif ini kemudian dilanjutkan oleh Harun Ar-Rasyid dengan mengubah 

namanya menjadi Khizanah Al-Hikmah. Puncak kejayaannya terjadi pada masa 

Khalifah Al-Ma’mun, di mana perpustakaan ini menjadi pusat ilmu pengetahuan 

dengan koleksi naskah yang mencakup berbagai disiplin, baik dalam bidang 

keagamaan maupun ilmu pengetahuan umum.162 

Meskipun sering dibayangkan sebagai sebuah akademi tunggal yang megah, 

bukti sejarah menunjukkan bahwa Baitul Hikmah lebih akurat dipahami sebagai 

suatu kumpulan lembaga yang berpusat di perpustakaan resmi khalifah Khizanat 

Al-Hikmah 163 Lembaga ini merupakan bagian dari kompleks istana khalifah di 

Baghdad yang dikelola secara terstruktur oleh sejumlah direktur bergelar Shahib 

Bayt Al-Hikmah.164 Direktur pertamanya adalah Sahal ibn Harun Al-Farisi, yang 

ditunjuk oleh Khalifah Al-Ma’mun pada tahun 215 H/830 M, dengan bantuan Said 

ibn Harun (Ibn Harim) dalam pengelolaan lembaga tersebut. Selain mereka, Hasan 

ibn Marar Adz-Dzabi juga turut ditugaskan sebagai bagian dari struktur 

kepemimpinan Bayt al-Hikmah.165  

 
161 Wang, Caiyan. The House of Wisdom: Intellectual Achievements of the Abbasid 

Caliphate.International Journal of Education and Humanities 13, no. 1 2024., hlm 337 

           162 Diyah Andini Kusumastuti dan Abdul Khobir, Baitul Hikmah: Pusat Keemasan Ilmu 

Pengetahuan Dinasti Abbasiyah, Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, Vol. 2, No. 1 

(2025),hlm 233 
163 D.Gutas, Op.Cit. Hlm. 895 

           164 Gelar Shahib Bayt al-Hikmah merujuk pada kepala atau direktur lembaga Bayt al-Hikmah, 

yang bertugas mengatur kegiatan intelektual, pengelolaan manuskrip, serta koordinasi para 

penerjemah dan ilmuwan di bawah perlindungan khalifah Abbasiyah. 
165 Andy Riski Pratama dkk, Bayt Al-Hikmah: Pusat Kebijaksanaan dan Warisan Ilmu 

Pengetahuan Islam dalam Peradaban Abad Pertengahan, Jurnal Riset Rumpun Agama dan Filsafat 



82 
 

 
 

Didirikan oleh para khalifah pendahulunya, lembaga ini mengalami 

perkembangan luar biasa di bawah pemerintahan Al-Ma’mun, baik dari segi fungsi 

maupun skala, hingga menjelma menjadi pusat utama kegiatan keilmuan yang 

didukung penuh oleh negara. hingga menjadi pusat dari semua kegiatan keilmuan 

yang disponsori oleh negara.166 Dalam konteks inilah, muncul salah satu 

pencapaian terpenting dari Baitul Hikmah, yakni Gerakan Penerjemahan, yang 

melibatkan banyak lapisan masyarakat dan budaya intelektual. Gerakan ini 

berfokus pada pengumpulan pengetahuan dan buku-buku dari berbagai bahasa dan 

peradaban di dunia, yang kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa Arab untuk 

dikoleksi dan dilestarikan. Gerakan penerjemahan Abbasiyah berlangsung selama 

ratusan tahun dan memiliki pengaruh yang luas.167 

Lembaga Baitul Hikmah didirikan untuk mendorong dan mengoordinasi 

penerjemahan karya-karya klasik dari peradaban Yunani, Persia, Mesir, dan lainnya 

ke dalam bahasa Arab, demi kepentingan umat Islam. Tokoh penting dalam upaya 

ini adalah Hunayn bin Ishaq, yang bahkan melakukan perjalanan ke Alexandria, 

Suriah, dan Palestina untuk mencari naskah kuno. Kegiatan penerjemahan ini 

didorong oleh beberapa faktor, seperti persaingan intelektual antara bangsa Arab 

dan lainnya, keinginan menguasai ilmu baru, dorongan ajaran Islam untuk 

menuntut ilmu, serta kemajuan ekonomi yang mendorong berkembangnya 

pengetahuan.168 Baitul Hikmah bukan sekadar proyek penerjemahan biasa, 

melainkan bagian dari strategi peradaban Islam untuk menyerap, mengembangkan, 

 
(JURRAFI) 2, no. 2. Oktober 2023, hlm 257 

166 Hani'ah, Op.Cit., Hlm 134 
167 Wang, Caiyan. Op.Cit hlm 336-337 
168 Diyah Andini Kusumastuti , Op.Cit., hlm 233-244 



83 
 

 
 

dan mendayagunakan ilmu pengetahuan dari berbagai peradaban kuno demi 

kemajuan umat. Peran tokoh seperti Hunayn bin Ishaq menunjukkan keseriusan dan 

skala upaya yang dilakukan, hingga melibatkan perjalanan lintas wilayah demi 

mendapatkan sumber pengetahuan otentik. Selain itu, dorongan ideologis, 

intelektual, dan ekonomi menunjukkan bahwa gerakan ini lahir dari kebutuhan 

kolektif dan visi jangka panjang umat Islam untuk menjadi pusat ilmu pengetahuan 

dunia. 

Perpustakaan Baitul Hikmah di Baghdad menjadi pusat kegiatan intelektual 

dengan koleksi mencapai 400 ribu judul buku dari berbagai disiplin ilmu.169 Baitul 

Hikmah bukan hanya berfungsi sebagai perpustakaan, tetapi juga juga mencakup 

observatorium serta menjadi pusat kegiatan intelektual yang mempertemukan para 

ilmuwan dan cendekiawan dari berbagai latar belakang keilmuan.170 Baitul Hikmah 

di Baghdad merupakan simbol peradaban ilmu pengetahuan Islam yang sangat maju 

pada masanya. Tidak hanya sebagai tempat menyimpan buku, Baitul Hikmah juga 

menjadi ruang kolaborasi ilmiah, di mana para cendekiawan lintas disiplin ilmu dan 

budaya dapat berdiskusi, meneliti, dan mengembangkan ilmu pengetahuan secara 

aktif. Keberadaan observatorium di dalamnya menandakan bahwa Baitul Hikmah 

juga menjadi pusat penelitian ilmiah, khususnya di bidang astronomi, yang 

menunjukkan betapa luas dan mendalamnya kegiatan intelektual yang berlangsung 

di institusi ini. 

 
169 Juwi Chahnia, Zulmuqim, dan Muhammad Zalnur, "Perkembangan Pendidikan Islam 

pada Masa Dinasti Abbasiyah," Journal Islamic Education, Volume 1, Nomor 4, Tahun 2023 hlm 

857 
170 Seyyed Hossein Nasr, Science and Civilization in Islam (Chicago: ABC International 

Group, Inc., 2001), hlm 69 



84 
 

 
 

Pembangunan observatorium sebagai lembaga ilmiah yang berdedikasi untuk 

pengamatan dan pengajaran astronomi merupakan kontribusi penting dari 

peradaban Islam. Inisiatif ini dimulai pada masa Khalifah Al-Ma'mun, yang 

mendirikan observatorium Islam pertama, yaitu Observatorium Shammasiyah di 

Baghdad sekitar tahun 828 M. Observatorium ini menjadi tonggak awal dalam 

pengembangan studi astronomi secara sistematis dalam dunia Islam.171 Pendirian 

Observatorium Shammasiyah oleh Khalifah al-Ma'mun mencerminkan komitmen 

kuat kekhalifahan Abbasiyah terhadap ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang 

astronomi. Observatorium ini bukan sekadar tempat pengamatan langit, tetapi juga 

berfungsi sebagai pusat pendidikan dan penelitian ilmiah yang menandai peralihan 

dari praktik pengamatan astronomi tradisional ke pendekatan yang lebih sistematis 

dan institusional. Langkah ini menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan pada masa 

Abbasiyah tidak hanya berkembang dalam bentuk buku dan terjemahan, tetapi juga 

melalui eksperimen dan observasi langsung. 

Komitmen terhadap pengembangan ilmu pengetahuan yang tercermin dalam 

pendirian observatorium ini berjalan seiring dengan berkembangnya lembaga-

lembaga lain seperti Bayt al-Hikmah, yang tidak hanya menjadi pusat 

penerjemahan dan penyimpanan ilmu, tetapi juga menjadi wadah pembinaan para 

ilmuwan besar lintas disiplin ilmu. Koleksinya yang sangat besar menunjukkan 

betapa besarnya perhatian khalifah terhadap ilmu pengetahuan lintas disiplin Dari 

Baitul Hikmah ini banyak terlahir tokoh-tokoh ilmuwan terkemuka hingga saat ini, 

seperti Ibnu Sina, atau dalam dunia Barat dikenal dengan Avicena. Salah satu 

 
171 Ibid, hlm 80 



85 
 

 
 

contoh nyata dari keberhasilan lembaga ini dalam melahirkan ilmuwan besar dapat 

dilihat dari sosok Ibnu Sina. Dua bukunya yang paling unggul adalah Kitab Al-Syifa 

(ensiklopedia filsafat) dan al-Qanun fi al-Thibb (kodifikasi pemikiran kedokteran 

Yunani-Arab). Al-Qanun fi al-Thibb diterjemahkan ke dalam bahasa Latin pada 

abad ke-12 dan menjadi buku teks pendidikan kedokteran di sekolah-sekolah 

Eropa.172 Selain Ibnu Sina, tokoh besar lainnya yang turut mencerminkan kemajuan 

intelektual masa itu adalah , yang dikenal sebagai filosof Arab pertama dan satu-

satunya pengikut Aristoteles berdarah Arab di Timur. Ia menggabungkan filsafat 

Yunani dengan matematika dalam pemikiran eklektis, dan karyanya tentang optik 

memberikan pengaruh besar, termasuk terhadap pemikiran ilmuwan Barat seperti 

Roger Bacon.173 Tokoh penting lain yang juga lahir dari lingkungan intelektual Bayt 

Al-Hikmah adalah Muhammad ibn Musa Al-Khwarizmi, seorang pionir dalam 

bidang matematika, yang pengaruhnya bahkan melampaui penulis-penulis Abad 

Pertengahan lainnya dalam membentuk dasar-dasar aljabar dan algoritma.174 

Tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina, Al-Kindi, dan Al-Khwarizmi tidak hanya 

menunjukkan luasnya bidang kajian dari filsafat dan kedokteran hingga matematika 

tetapi juga membuktikan bahwa warisan ilmiah dari Bayt Al-Hikmah telah 

menembus batas dunia Islam dan menjadi fondasi penting bagi peradaban Eropa 

dan dunia modern. 

 

 

 

 
172 Philiph K hitti, History of the Arabs_( Rujukan Induk dan Paling Otoritatif tentang 

Sejarah Peradaban Islam,) Jakarta PT Serambi Ilmu Semesta, hlm 460 
173 Ibid, 463 
174 Ibid, 474 



86 
 

 
 

3.2 Produktivitas Gerakan Penerjemahan 

3.2.1 Peran Ilmuwan dan Penerjemah pada masa Khalifah Al-Ma’mun 

Gerakan Penerjemahan yang terpusat di Baitul Hikmah merupakan sebuah upaya 

cerdas dan terorganisir yang melibatkan para cendekiawan terbaik serta didukung 

oleh sistem kerja yang terus disempurnakan. Di Baghdad, para penerjemah 

mengembangkan dua pendekatan utama dalam menerjemahkan teks-teks asing. 

Pertama, metode literal atau kata demi kata, yang digunakan oleh generasi awal 

seperti Yuhanna ibn Al-Batriq. Metode Menekankan Kesetiaan pada teks asli 

dengan menerjemahkan setiap kata secara harfiah, namun sering kali menghasilkan 

terjemahan yang kaku dan sulit dipahami.175 Kedua, metode dinamis atau makna 

demi makna, yang disempurnakan oleh Hunayn ibn Ishaq. Pendekatan ini 

menekankan pemahaman menyeluruh atas isi kalimat atau gagasan, kemudian 

menyusunnya kembali dalam bahasa Arab yang jelas dan mudah dipahami. Metode 

ini terbukti lebih efektif dan menjadi standar dalam praktik penerjemahan masa 

itu.176 

Pada masa pemerintahan Khalifah Harun Al-Rasyid, telah terjadi proses 

klasifikasi dan pembagian ilmu pengetahuan secara sistematis. Di Perpustakaan 

Bait Al-Hikmah, berbagai disiplin ilmu dikumpulkan dan dijadikan sebagai 

referensi penting. Pengumpulan tersebut disusun berdasarkan pengelompokan 

keilmuan tertentu, termasuk hasil terjemahan dari bahasa asing seperti karya-karya 

Yunani yang banyak memuat pemikiran filsafat. Secara umum, terdapat empat 

 
175 Nabilah Al-Bar, The Art of Translating in the Abbasid Period (750-1250), Journal of 

Language and Literature 10, no. 1 (2015). hlm. 4 
176 Nabilah Al-Bar, Ibid Hlm 5 



87 
 

 
 

kategori utama ilmu yang dikelola di perpustakaan tersebut: ilmu yang ditulis dalam 

bahasa Arab, Persia, Yunani, dan Suryani (Syria). Setiap kategori ditangani oleh 

seorang kepala divisi, dan seluruh divisi berada di bawah koordinasi seorang 

direktur perpustakaan.177 Selain kepala divisi keilmuan, di Bait Al-Hikmah juga 

terdapat tim khusus penerjemah yang dipimpin oleh seorang ahli penerjemahan 

profesional. Biasanya, ketua tim penerjemah ini berasal dari luar Arab dan diangkat 

langsung oleh Khalifah Abbasiyah. Sebagai contoh, Khalifah al-Mansur (136–148 

H) menunjuk Goergeos bin Gabrail dari Jundi Shapur, Persia, sebagai penerjemah 

sekaligus dokter pribadinya. Sementara itu, Khalifah Harun al-Rasyid mengangkat 

Yohana, seorang penerjemah dari kawasan Suryani (Syria kuno), untuk memimpin 

tim penerjemahan.178 

Pada masa pemerintahan Khalifah Al-Mansur, para penerjemah profesional 

dipilih secara langsung oleh khalifah untuk menjadi staf ahli penerjemahan. Tradisi 

ini berlanjut pada masa Khalifah Harun Ar-Rasyid, di mana para penerjemah yang 

direkrut selalu berasal dari kalangan ahli di bidangnya. Ketika memasuki masa 

Khalifah al-Ma’mun, para ilmuwan dan penerjemah profesional menjadi bagian 

penting dari lingkaran dalam pemerintahan, dan aktif terlibat di Akademi Bait al-

Hikmah di Baghdad. Tokoh-tokoh penting dalam kegiatan penerjemahan antara 

lain Yahya bin Batriq yang menerjemahkan karya-karya Aristoteles dan Plato, Al-

Kindi yang dikenal produktif menulis risalah ilmiah, serta ketiga putra Musa bin 

Syakir179 yang menerjemahkan naskah-naskah Yunani ke dalam bahasa Arab. 

 
177 Nurul Hak, Sains, Kepustakaan, dan Perpustakaan dalam Sejarah dan Peradaban Islam 

(Klasik, Pertengahan, Modern) (Pati: Maghza Pustaka, 2020), Hlm 106 
178 Ibid, Hlm 107 
179 Musa bin Syakir atau Banu Musa merupakan tiga bersaudara ilmuwan, yaitu Muhammad, 



88 
 

 
 

Tokoh lainnya adalah Yahya bin Sirin yang menulis risalah tentang tafsir mimpi 

yang merujuk pada pemikiran Hindu, Persia, dan Mesir. Di samping mereka, 

terdapat pula penerjemah seperti Ishaq bin Hunain, Isa bin Yahya, Hubaisy bin 

Yahya, Hubaisy bin Hasan, Musa bin Khalid, Stephen, dan Yusuf Al-Khuri.180 

Para penerjemah utama ini biasanya dibantu oleh sejumlah asisten yang 

bertugas menerjemahkan buku dan manuskrip ke dalam bahasa Arab. Dalam 

beberapa kasus, seorang penerjemah juga merangkap sebagai direktur 

perpustakaan, meskipun secara umum mereka lebih berfokus pada 

pengalihbahasaan karya-karya impor dari luar negeri. Tak jarang, mereka juga 

ditunjuk sebagai perwakilan resmi pemerintah untuk mencari dan memperoleh 

buku-buku dari luar negeri. Oleh karena itu, seorang ahli penerjemahan bukan 

hanya menguasai dua bahasa (bilingual), tetapi juga memiliki jaringan internasional 

yang luas.181 

Perbandingan antara masa Harun Ar-Rasyid dan Al-Ma’mun menunjukkan 

adanya transformasi signifikan dalam pelaksanaan gerakan penerjemahan di dunia 

Islam. Pada masa Harun Al-Rasyid, Bayt Al-Hikmah masih berfungsi sebagai 

perpustakaan pribadi Khizanat al-Ḥikmah yang menampung koleksi naskah-naskah 

penting serta memulai kegiatan penerjemahan secara terbatas dengan dukungan 

 
Ahmad, dan Al-Hasan, yang masing-masing memiliki keahlian di bidang berbeda: Muhammad 

dikenal dalam bidang geometri dan astronomi, Ahmad unggul dalam peralatan mekanik cerdas, dan 

Al-Hasan menonjol dalam geometri. Setelah ayah mereka, Musa ibn Shakir, wafat, mereka diasuh 

dan dididik di bawah pengawasan langsung para ilmuwan di Bayt al-Hikmah atas perintah Khalifah 

al-Ma'mun, yang kemudian mendorong kontribusi besar mereka dalam perkembangan ilmu 

pengetahuan pada masa Abbasiyah. Lihat pada azar Hakimov dkk., Mechanical Marvels: 

Innovations in Engineering During the Islamic Golden Age, Archives for Technical Sciences 31, 

no. 2 (2024), hlm 160 
180 Ibid, Hlm 107 
181 Nurul Hak, Ibid .Hlm 108 



89 
 

 
 

keluarga Barmakid. Sementara itu, pada masa Al-Ma’mun, lembaga ini 

berkembang menjadi pusat ilmu pengetahuan multifungsi dengan visi ideologis 

yang kuat, didorong oleh rasionalisme Mu’tazilah dan misi politik untuk 

mengukuhkan legitimasi kekuasaan melalui superioritas intelektual. Skala 

penerjemahan pun diperluas secara sistematis, dengan misi khusus ke Bizantium 

dan kompensasi besar bagi para penerjemah. Keseluruhan perubahan ini 

menunjukkan bahwa gerakan penerjemahan tidak hanya meningkat secara 

kuantitas, tetapi juga bertransformasi secara kelembagaan dan ideologis dari masa 

fondasi ke masa puncak kekhalifahan Abbasiyah182 

 

 

3.2.1 Peningkatan produksi Karya Ilmiah dan Penyebaran Ilmu 

Pengetahuan Pada Masa Khalifah Al Ma’mun 

Al-Ma’mun menunjukkan komitmen yang lebih sistematis dalam 

mendukung kegiatan ilmiah. Selain memberikan penghargaan tinggi bagi para 

ilmuwan dan penerjemah, ia juga mengirim utusan khusus ke luar negeri, termasuk 

ke Bizantium, untuk memperoleh manuskrip-manuskrip penting. Dorongan 

ideologis dari teologi Mu’tazilah, yang menekankan rasionalitas, membuatnya 

menjadikan filsafat dan logika sebagai fokus utama penerjemahan dan perdebatan 

ilmiah. Hal ini sekaligus memperlihatkan bahwa penerjemahan pada masa Al-

 
182 H. M. Taufik, “Bayt al-Ḥikmah: Kontribusinya terhadap Perkembangan Budaya Ilmu 

Pengetahuan”, el-Ghazy, Vol. 3, No. 2, Januari 2015, hlm. 143–145. 



90 
 

 
 

Ma’mun tidak hanya berfungsi untuk kepentingan praktis, tetapi juga sebagai 

sarana legitimasi politik dan supremasi intelektual Dinasti Abbasiyah. 

Dengan demikian, gerakan penerjemahan di masa Harun Ar-Rasyid dan Al-

Ma’mun memiliki kesinambungan yang kuat, namun berbeda dalam motivasi, 

skala, serta dampaknya. Perbandingan keduanya dapat dilihat pada tabel berikut 

 

 
 

Tabel 3.1 Perbandingan Gerakan Penerjemahan 

Masa Harun Ar-Rasyid dan Al-Ma’mun 

 

Aspek Masa Harun Ar-Rasyid 

(Fondasi) 

Masa Al-Ma’mun 

(Puncak) 

Motivasi Utama 

Khalifah 

Prestise, pragmatisme 

(kedokteran, astrologi, 

administrasi), kesalehan 

pribadi, pengaruh keluarga 

Barmakid. 

Visi ideologis 

(rasionalisme Mu’tazilah), 

keingintahuan intelektual 

yang mendalam, legitimasi 

politik melalui superioritas 

intelektual. 

Status Baitul Hikmah Perpustakaan/arsip pribadi 

khalifah (Khizanat Al-

Hikmah), pusat pengumpulan 

dan penerjemahan awal. 

Akademi publik 

multifungsi: perpustakaan, 

biro terjemahan, 

observatorium, pusat riset, 

dan forum debat 

intelektual. 

Skala & Akuisisi 

Naskah 

Pengumpulan naskah dari 

wilayah kekuasaan dan 

rampasan perang (misalnya 

dari Ankara dan Amorium). 

Misi akuisisi proaktif yang 

terorganisir, mengirim 

utusan khusus ke luar 

negeri (misalnya, 

Bizantium) untuk mencari 

dan membeli manuskrip. 

Fokus Disiplin Ilmu Prioritas pada ilmu praktis: 

kedokteran (Galen, 

Hippocrates), matematika 

(Euclid), astronomi (Ptolemy), 

dan astrologi. 

Ekspansi ke seluruh 

korpus ilmu, dengan 

penekanan khusus pada 

filsafat (Aristoteles, Plato) 

dan logika sebagai alat 

untuk debat teologis 

(kalam). 

Sistem Kompensasi Gaji dan hadiah yang sangat 

besar bagi para cendekiawan 

dan penerjemah. 

Sistem yang dilembagakan 

dan melegenda: gaji 

bulanan yang tinggi, dan 

bonus "emas seberat buku" 



91 
 

 
 

yang menjadi simbol nilai 

pengetahuan. 

Tokoh Kunci Yahya ibn Masawayh, 

Keluarga Barmakid, al-Hajjaj 

ibn Yusuf ibn Matar, Abu 

Yahya Ibn al-Bathriq. 

Hunayn ibn Ishaq, al-

Khwarizmi, Banu Musa 

bersaudara, Thabit ibn 

Qurra, al-Kindi, Sahl ibn 

Harun. 

 

Perkembangan ilmu pengetahuan pada masa Dinasti Abbasiyah berlangsung 

secara bertahap dan tidak terjadi secara tiba-tiba. Proses ini diawali dengan 

pendirian perpustakaan dan pusat-pusat keilmuan seperti Baitul Hikmah yang 

didirikan oleh Khalifah Harun ar-Rasyid, yang menjadi perpustakaan terbesar 

dengan koleksi sekitar 100.000 buku. Selanjutnya, dilakukan penyusunan buku 

ilmiah melalui tiga tahap, yakni pencatatan ide atau percakapan, pembukuan ide 

atau hadis, dan penyusunan secara sistematis per bab. Selain itu, dilakukan pula 

penerjemahan karya asing ke dalam bahasa Arab secara bertahap, dimulai dari 

bidang astronomi, kemudian filsafat dan kedokteran, hingga meluas ke berbagai 

bidang ilmu lainnya.183 Faktor-faktor tersebut mendorong kemajuan ilmu 

pengetahuan pada masa Bani Abbasiyah. Kemajuan ini didukung oleh aktivitas 

penerjemahan berbagai karya, pendirian perpustakaan, serta berkembangnya tradisi 

diskusi ilmiah yang turut mendorong lahirnya berbagai cabang keilmuan Seperti 

berikut. 

3.2.2 Ilmu Aqli 

Ilmu Aqli adalah jenis ilmu pengetahuan yang diperoleh melalui akal 

(rasio/logika) manusia tanpa bergantung langsung pada wahyu (seperti Al-Qur’an 

 
183 Ainur Riska Amalia, Sejarah Peradaban Islam: Perkembangan Ilmu Pengetahuan pada 

Masa Pemerintahan Dinasti Bani Abbasiyah, Rihlah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan, vol. 10, no. 

01 (Januari–Juni 2022) Hlm 57-58 



92 
 

 
 

dan Hadis). Ilmu ini berkembang melalui pengamatan, pemikiran, logika, dan 

eksperimen. Beberapa ilmu Aqli yang dihasilkan dari gerakan penerjemahan 

diantaranya, 

 

1) Ilmu kedokteran  

Ilmu kedokteran merupakan salah satu cabang ilmu yang mendapatkan 

perhatian besar dalam peradaban Islam, khususnya pada masa Abbasiyah. 

Perkembangannya tidak dapat dilepaskan dari proses penerjemahan karya-karya 

kedokteran Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa Arab. Upaya ini kemudian 

tidak hanya bersifat translasi semata, tetapi juga melahirkan proses asimilasi, kritik, 

dan pengembangan teori medis baru. Rumah sakit-rumah sakit besar, seperti yang 

ada di Baghdad dan Jundisabur, menjadi pusat praktik kedokteran sekaligus 

lembaga pendidikan dan penelitian. 

Sejumlah tokoh penting dalam bidang kedokteran memainkan peran kunci 

dalam proses penerjemahan, penyusunan karya asli, serta pengembangan metode 

medis yang lebih sistematis. Nama-nama mereka tercatat sebagai peletak dasar 

tradisi kedokteran Islam yang mendunia. Beberapa di antaranya dapat dilihat pada 

tabel berikut 

Tabel 3.2 Tokoh-Tokoh Kedokteran Islam dan Peran Penerjemahan 

Ilmu Kedokteran 

 

Nama Tokoh Keterangan / Karya 

Yuhanna Ibn Masawayh Tokoh kedokteran awal dalam dunia Islam; dikenal 

sebagai guru Hunayn ibn Ishaq; aktif dalam 

penerjemahan dan pengembangan ilmu kedokteran dari 

sumber Yunani dan Persia. 

Ibnu Sahal Direktur Rumah Sakit Jundisabur; turut berperan dalam 

mentransmisikan ilmu kedokteran Persia ke dunia 

Islam melalui lembaga medis dan penerjemahan. 



93 
 

 
 

Abu Bakar Ar-Razi Dokter terkemuka di Baghdad; karyanya Al-Hawi 

memuat banyak pengaruh dari teks-teks Yunani seperti 

Galen dan Hippocrates yang telah diterjemahkan ke 

bahasa Arab. 

Ali bin Abbas Juga dikenal sebagai Haly Abbas, penulis Kitab al-

Maliki (Liber Regalis); menggabungkan pengetahuan 

dari teks kedokteran Yunani yang telah diterjemahkan. 

Ibnu Sina Penulis Al-Qanun fi Al-Thibb (Canon of Medicine); 

banyak menggunakan dan mengembangkan isi teks-

teks Yunani yang telah diterjemahkan, terutama karya 

Galen dan Aristoteles. 

 

 

Pengobatan Islam merupakan salah satu warisan peradaban Islam yang paling 

berpengaruh, tidak hanya di dunia Timur yang terus mempelajarinya secara luas, 

tetapi juga di dunia Barat hingga era Renaisans. Dalam tradisi Islam, kedokteran 

memiliki kaitan erat dengan filsafat, di mana seorang hakim atau bijak sering kali 

juga berperan sebagai dokter. Hal ini tercermin dari tokoh-tokoh besar seperti Ibnu 

Sina Avicenna dan Ibnu Rusyd Averroes, yang tidak hanya dikenal sebagai filsuf 

dan ilmuwan, tetapi juga sebagai praktisi kedokteran yang karya-karyanya menjadi 

rujukan utama di Timur dan Barat.184 Ilmu pengobatan dalam peradaban Islam 

bukan hanya berdiri sendiri sebagai cabang ilmu praktis, tetapi berkembang dalam 

kerangka pemikiran yang filosofis. Hubungan erat antara kedokteran dan filsafat 

mencerminkan pandangan holistik umat Islam terhadap kesehatan yang mencakup 

aspek jasmani dan rohani. Tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina dan Ibnu Rusyd menjadi 

bukti bahwa ilmuwan Muslim pada masa itu menguasai berbagai disiplin ilmu 

secara mendalam, dan karya-karya mereka mampu menjembatani pemikiran medis 

Timur dan Barat selama berabad-abad. 

 
184 Seyyed Hossein Nasr, Science and Civilization in Islam (Chicago: ABC International 

Group, Inc., 2001), hlm 184 



94 
 

 
 

Para penganut Kristen Nestorian merupakan penerjemah penting teks-teks 

medis Yunani dan banyak yang menjadi dokter istana. Mereka juga mengelola 

rumah sakit dan sekolah kedokteran yang berpengaruh.185 Di bawah pemerintahan 

Abbasiyah, kaum Kristen Nestorian sebagai bagian dari Ahl al-Kitab tidak hanya 

diperlakukan dengan baik, tetapi juga memainkan peran penting dalam 

perkembangan ilmu pengetahuan dan kedokteran Islam. Mereka dihargai karena 

keilmuan dan menjadi penghubung utama dalam mentransmisikan pengetahuan 

Yunani ke dunia Islam, sebagaimana diakui oleh sejarawan Alexander von 

Humboldt. Dengan latar belakang tradisi medis yang kuat dan keberadaan akademi 

kedokteran ternama di Edessa, kaum Nestorian turut mendirikan rumah sakit 

(bimaristan) dan menyumbangkan banyak tenaga medis yang berperan besar dalam 

kemajuan kedokteran pada masa itu.186 

Pengetahuan yang mendominasi pemikiran Abad Pertengahan. Tokoh seperti 

Yuhanna ibn Masawayh dan muridnya, Hunayn ibn Ishaq, adalah contoh nyata para 

penerjemah yang juga memberikan kontribusi baru. Meskipun kemajuan ilmu 

anatomi terhambat karena larangan pembedahan tubuh manusia sehingga penelitian 

terpaksa menggunakan monyet , bidang lain seperti studi struktur mata 

(optalmologi) justru berkembang pesat karena tingginya kasus penyakit mata di 

wilayah seperti Irak. Hasilnya, kitab al-Asyr Magalat fi al-Ayn (Sepuluh Risalah 

tentang Mata) karya Hunayn ibn Ishaq menjadi salah satu buku teks optalmologi 

 
185 Mark William Worthing, Nestorian Christian Contributions to Medicine in the Golden 

Age of Islam under the Abbasid Caliphs of Baghdad 786–1258 CE, Acta Medica Martiniana 24, no. 

3 (2024), hlm 116 
186 Ibid, 117 



95 
 

 
 

paling awal yang pernah ada.187 

Perkembangan keilmuan ini didukung oleh kemajuan institusional yang 

signifikan, ditandai dengan pendirian apotek pertama di dunia dan penyusunan 

buku daftar obat-obatan farmasi oleh para cendekiawan Arab. Untuk memastikan 

kualitas, profesi kedokteran diatur melalui ujian sertifikasi pada tahun 913, sekitar 

860 dokter di Baghdad dinyatakan lulus tes dan memenuhi standar. Perhatian pada 

kesehatan publik juga sangat besar, yang dibuktikan dengan adanya tim dokter 

keliling yang dikirim ke berbagai daerah serta kunjungan dokter rutin ke penjara. 

Fondasi dari sistem ini adalah berdirinya rumah sakit Islam pertama di Baghdad 

oleh Khalifah Harun Al-Rasyid pada awal abad ke-9, yang kemudian menginspirasi 

pendirian hingga 34 rumah sakit lain di seluruh dunia Islam, beberapa di antaranya 

bahkan dilengkapi perpustakaan dan menawarkan kursus pengobatan.188 

Rumah sakit dan pusat pengajaran di Jundishapur sering dianggap sebagai 

cikal bakal sistem rumah sakit Islam di Baghdad, yang kemudian menjadi model 

bagi pengembangan rumah sakit modern. Meskipun terdapat perdebatan di 

kalangan sejarawan mengenai sejauh mana kemegahan dan pengaruh Jundishapur, 

terutama karena minimnya bukti kontemporer, pandangan yang dominan tetap 

mengakui peran penting institusi ini. Kurangnya dokumen pendukung dinilai wajar 

mengingat banyak catatan dari periode tersebut tidak bertahan hingga kini, sehingga 

tradisi lisan dan rekonstruksi sejarah tetap menjadi sumber utama dalam menilai 

kontribusinya terhadap dunia kedokteran Islam.189 Beberapa dokter Nestorian 

 
187 Philiph K Hitti, Ibid Hlm 454-455 
188 Ibid 456 

           189 Mark William Worthing, Ibid, hlm 119 



96 
 

 
 

berpengaruh pada Zaman Keemasan Islam antara lain Yuhanna ibn Masawayh, 190 

Sabur ibn Sahl,191 Qusta ibn Luqa192, Ibn Butlan.193 

Setelah era penerjemahan, muncullah para penulis besar di bidang kedokteran 

yang merupakan orang Persia tetapi menulis dalam bahasa Arab, seperti Ali al-

Thabari, al-Razi, 'Alî ibn al-'Abbas al-Majusi, dan Ibn Sina pengaruh mereka begitu 

besar hingga gambar al-Razi dan Ibn Sina menghiasi aula Fakultas Kedokteran di 

Universitas Paris. Salah satu yang paling menonjol adalah Abû Bakr Muhammad 

ibn Zakariyya al-Razi, yang sering dianggap sebagai “dokter muslim terbesar”. 

Risalahnya tentang bisul dan cacar air (al-judari wa al-hashbah) merupakan yang 

pertama di bidangnya dan memuat catatan klinis perdana tentang penyakit bisul. 

Karya utamanya, Al-Hawî (buku yang komprehensif), adalah sebuah ensiklopedia 

kedokteran monumental yang merangkum pengetahuan dari Yunani, Persia, dan 

Hindu, serta diperkaya dengan kontribusi orisinal dari dunia Arab. Buku ini 

kemudian diterjemahkan ke bahasa Latin dengan judul Continens dan menjadi 

rujukan penting di Eropa selama berabad-abad.194 

Tokoh besar lainnya adalah Ali ibn al-Abbas al-Majusi (Haly Abbas), yang 

dikenal melalui karyanya Al-Kitab al-Maliki (Liber regius). Ia memberikan 

sumbangan penting berupa konsep awal sistem pembuluh darah kapiler dan 

 
190 Yuhanna ibn Masawayh (777–857) adalah guru Hunayn ibn Ishaq dan dokter pribadi 

empat khalifah. Ia juga memberikan deskripsi medis pertama tentang penyakit mata trachomatous 

pannus. Lihat: Ibid, hlm 123 
191 Sabur ibn Sahl (w. 869) dikenal karena menyusun sebuah farmakope yang digunakan 

sebagai standar pengobatan selama sekitar satu abad. Lihat: Ibid, hlm 123 
192 Qusta ibn Luqa (w. sekitar 912) termasuk di antara ilmuwan awal yang menjelaskan efek 

plasebo, mencatat bahwa pasien yang percaya pada jimat dapat mengalami perbaikan gejala. Lihat: 

Ibid, hlm 123 
193 Ibn Butlan (w. 1066) menulis Taqwīm al-Ṣiḥḥa atau Almanak Kesehatan, panduan populer 

tentang diet dan gaya hidup sehat. Lihat: Ibid, hlm 123 
194 Philiph K hitti, Ibid Hlm 457-459 



97 
 

 
 

pembuktian bahwa bayi saat persalinan didorong keluar oleh kontraksi otot rahim. 

Namun, puncak pencapaian ilmu kedokteran Arab terinkarnasi dalam diri Ibn Sîna 

(Avicenna, 980-1037), yang dijuluki al-syaikh al-raîs ("pemimpin para terpelajar"). 

Karya monumentalnya, al-Qânûn fî al-Thibb (The Canon of Medicine), adalah 

kodifikasi sistematis dari seluruh pemikiran kedokteran Yunani-Arab. Buku ini 

menjadi panduan utama kedokteran di Barat dari abad ke-12 hingga ke-17. Di 

dalamnya, Ibn Sina secara ilmiah membedakan mediastinum dan pleurisy, 

mengenali potensi penularan TBC melalui pernapasan, penyebaran penyakit 

melalui air dan debu, serta mendiagnosis ankylostomiasis yang disebabkan oleh 

cacing pita. Selain para dokter besar tersebut, muncul pula para spesialis handal. Di 

antaranya adalah 'Ali ibn 'Îsâ (Jesu Haly), seorang ahli mata Kristen dari Baghdad 

pada abad ke-11. Ia menulis Tadzkirah al-Kahhalin (Catatan untuk Para Ahli Mata), 

sebuah karya berharga yang menjadi salah satu rujukan tertua dan terlengkap di 

bidangnya, dengan menguraikan 130 macam penyakit mata secara cermat. Bidang 

kedokteran hewan juga berkembang, yang dipelopori oleh Yaqub ibn Akhî Hizâm, 

ahli kuda untuk Khalifah al-Mu'tadhid (892-902). Ia menulis risalah al-Furûsîyah 

wa Syiyât al-Khayl, yang diakui sebagai karya berbahasa Arab pertama tentang ilmu 

perawatan kuda.195 

 

2) Ilmu Astronomi 

Ilmu astronomi merupakan salah satu bidang yang berkembang pesat pada 

masa Abbasiyah. Minat terhadap ilmu ini pada awalnya berakar dari kebutuhan 

 
195 Philiph K Hitti, Ibid 459-462 



98 
 

 
 

keagamaan, seperti penentuan arah kiblat, waktu salat, serta penanggalan hijriah. 

Kebutuhan praktis tersebut kemudian mendorong khalifah dan patron ilmu 

pengetahuan untuk mendukung penerjemahan teks-teks astronomi dan matematika 

dari tradisi India, Persia, maupun Yunani. Dukungan politik dari keluarga 

Barmakiyah dan para ilmuwan Khurasan menjadikan Baghdad dan Merv sebagai 

pusat kajian astronomi yang melahirkan tradisi penelitian berkesinambungan.196 

Penerjemahan teks-teks penting, terutama karya Ptolemy Almagest dari 

bahasa Yunani, menjadi landasan bagi para astronom Muslim untuk melakukan 

koreksi, penyesuaian, sekaligus pengembangan lebih lanjut. Melalui proses ini, 

ilmu astronomi tidak hanya dipertahankan, tetapi juga diperbarui dengan hasil 

observasi yang lebih akurat. Para tokoh astronom Muslim kemudian berhasil 

mengintegrasikan warisan keilmuan asing dengan pengamatan mereka sendiri, 

menghasilkan karya-karya yang berpengaruh besar baik di dunia Islam maupun 

Barat. Sejumlah tokoh terkemuka dalam bidang ini dapat dilihat pada tabel berikut. 

Tabel 3.3 Tokoh-Tokoh Ilmu Astronomi dan Peran Penerjemahan 

Ilmu Astronomi 

 

Nama Tokoh Keterangan / Karya 

Abu Ma’syar Ahli falak awal, Memanfaatkan teks-teks astrologi dan 

astronomi India dan Persia yang telah diterjemahkan ke 

dalam bahasa Arab sebagai dasar pemikiran dan 

ramalannya. 

Jabir Batani Peneliti letak bintang, Meneruskan warisan astronomi 

Yunani seperti karya Ptolemy (Almagest) yang telah 

diterjemahkan; dikenal di Barat sebagai Geber. 

Abu Hasan Penelitian perbintangan, Menggunakan sumber-sumber 

astronomi hasil terjemahan Yunani dan India sebagai 

referensi utama dalam pengamatan dan klasifikasi 

bintang. 

 
196 Andre Clot,  Harun Al-Rasyid dan Dunia Seribu Satu Malam, diterjemahkan oleh Julich 

Hanafi (Jakarta: Republika, 2021), hlm 329 



99 
 

 
 

Al-Biruni Al-Qanun al-Mas’udi, Memadukan pengetahuan dari 

hasil terjemahan karya Yunani dan India dengan 

observasi ilmiahnya sendiri; mengkritisi data dari 

Ptolemy. 

Al-Farghani Penerus astronomi Yunani, Menyusun ringkasan dan 

penjelasan terhadap Almagest karya Ptolemy yang 

telah diterjemahkan, sehingga memperluas penyebaran 

astronomi klasik di dunia Islam. 

Al-Battani Pengembang karya al-Farghani, Berdasarkan pada teks-

teks Yunani yang telah diterjemahkan, terutama 

Almagest, namun ia menyempurnakan dan mengoreksi 

kesalahan hitungan sebelumnya. 

 

 

Ptolemeus adalah seorang ilmuwan terkenal dari zaman Romawi yang hidup 

pada masa Kaisar Hadrianus dan Antoninus. Ia dikenal sebagai orang pertama yang 

menciptakan astrolabe bulat, meskipun idenya banyak terinspirasi dari ilmuwan 

sebelumnya, yaitu Hipparchus. Salah satu karyanya yang paling terkenal adalah 

Almagest, buku tentang ilmu perbintangan (astronomi) yang sangat berpengaruh. 

Buku ini diterjemahkan ke dalam bahasa Arab karena dianggap sangat penting. 

Upaya awal penerjemahan dilakukan atas perintah Yahya ibn Khalid dari keluarga 

Barmakid. Versi yang lebih lengkap dan akurat kemudian dikerjakan di Bayt al-

Hikmah, pusat ilmu pengetahuan di Baghdad, di bawah bimbingan Abū Hassan dan 

Salm. Beberapa tokoh besar yang ikut menerjemahkan atau memperbaiki 

terjemahan buku ini adalah al-Ḥajjāj ibn Maṭar, al-Nayrizi, Thābit ibn Qurrah, dan 

Isḥāq ibn Ḥunayn.197 

Astronomi Islam merupakan kelanjutan dari tradisi Ptolemeus yang diperkaya 

dengan pengetahuan astronomi dari Persia dan India. Pada abad ke-8, para astronom 

Muslim di Baghdad mulai mengembangkan karya-karya mereka berdasarkan tabel-

 
197 Fihrist, Ibid, hlm 639 



100 
 

 
 

tabel astronomi dari kedua peradaban tersebut. Salah satu karya paling penting dari 

astronomi Persia pra-Islam adalah Zij-i Shāhi (Tabel Raja) yang disusun sekitar 

tahun 555 M dan sangat dipengaruhi oleh astronomi India. Tabel ini menjadi 

rujukan utama bagi tokoh-tokoh seperti Ibn al-Naubakht dan Māshā'allāh dalam 

membantu perhitungan astronomi, termasuk dalam perencanaan pembangunan kota 

Baghdad. Warisan astronomi Persia, terutama fokus pada konjungsi Jupiter-

Saturnus serta penggunaan Zij-i Shāhi, menjadi fondasi penting dalam 

pembentukan dan perkembangan awal astronomi dalam tradisi keilmuan Islam.198 

Kajian ilmiah tentang perbintangan dalam Islam dimulai seiring dengan 

masuknya pengaruh buku India, Siddhanta (dikenal dalam bahasa Arab sebagai 

Sindhind), yang dibawa ke Baghdad pada tahun 771. Buku ini kemudian 

diterjemahkan oleh Muhammad ibn Ibrahim al-Fazari dan menjadi acuan penting 

bagi para sarjana. Selain pengaruh dari India, tabel berbahasa Pahlawi dari masa 

Dinasti Sasaniyah juga diterjemahkan dan dimasukkan ke dalam khazanah 

keilmuan. Unsur-unsur astronomi Yunani juga turut memberikan pengaruh, yang 

ditandai dengan penerjemahan karya monumental Ptolemius, Almagest. Terdapat 

dua versi terjemahan yang unggul dari karya ini, yaitu yang diselesaikan oleh al-

Hajjaj ibn Mathar pada 827-828 M dan terjemahan lain oleh Hunayn ibn Ishaq yang 

direvisi oleh Tsabit ibn Qurrah.199  

Observasi rasyd rutin pertama yang menggunakan peralatan cukup akurat 

dilakukan di Jundaysabur, Persia. Di bawah pemerintahan Khalifah al-Ma'mûn, 

sebuah observatorium dibangun di Baghdad, yang kemudian disusul oleh 

 
           198 Seyyed Hossein Nasr, Op.Cit., hlm 168 

199 Philiph K Hitti, Ibid Hlm 467 



101 
 

 
 

pembangunan observatorium lain di Bukit Kasiyun, di luar Damaskus. Para 

astronom kerajaan pada masa itu tidak hanya mengamati benda-benda langit secara 

sistematis, tetapi juga menguji ulang berbagai elemen penting dalam Almagest dan 

menghasilkan perhitungan yang sangat akurat. Ibrahim al-Fazari tercatat sebagai 

orang Islam pertama yang membuat astrolab , sebuah perangkat observasi utama 

saat itu. Salah satu pencapaian paling rumit dari para ahli astronomi al-Ma'mûn 

adalah pengukuran ukuran bumi, yang menghasilkan angka keliling 20.400 mil dan 

diameter 6.500 mil, sebuah hasil yang sangat akurat pada zamannya.200 Seiring 

waktu, tabel-tabel astronomi yang disusun oleh sarjana Arab berhasil menggantikan 

semua tabel dari Yunani dan India yang dikenal sebelumnya, bahkan 

penggunaannya meluas hingga ke Cina. Salah satu ahli astronomi terkenal pada 

masa itu adalah Abu Al-Abbas Ahmad Al-Farghani Alfraganus, yang karya 

utamanya, Al-Mudkhil ila 'Ilm Hayah Al-Aflak Pengantar kepada Ilmu Kehidupan 

Langit, diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan Ibrani. Selain observatorium yang 

didirikan oleh negara, terdapat pula observatorium yang dioperasikan secara pribadi 

oleh anak-anak Musa ibn Syakir di rumah mereka di Baghdad. Sultan dari Dinasti 

Buwayhi, Syaraf Al-Dawlah, juga membangun observatorium di istananya di 

Baghdad, yang menjadi tempat kerja bagi astronom besar seperti Abd al-Rahman 

al-Shufi dan Abu al-Wafa, Di tempat lain, Abu Ja'far al-Khazin yang bekerja di 

Rayy, berhasil memastikan sudut ekliptik bumi dan memecahkan persoalan ekuasi 

kubik Archimedes.201  

 
200 Ibid 468 
201 Philiph K Hitti, Ibid, hlm 469 



102 
 

 
 

Abu Abdullah Muhammad ibn Jabir al-Battani  Albategnius dikenal sebagai 

salah satu ahli astronomi terbesar pada masa Islam. Sebagai seorang peneliti 

kawakan, ia berhasil mengoreksi beberapa kesimpulan Ptolemius, memperbaiki 

perhitungan orbit bulan dan planet , membuktikan kemungkinan terjadinya gerhana 

matahari cincin, serta menentukan sudut ekliptik bumi dengan tingkat akurasi yang 

lebih besar.202 Tokoh besar lainnya adalah Abu Al-Rayhan Muhammad ibn Ahmad 

Al-Biruni (973-1050), yang dipandang sebagai sarjana Islam paling orisinal dan 

terkenal dalam bidang ilmu pengetahuan alam. Al-Biruni menulis karya astronomi 

monumental berjudul al-Qanun al-Mas’udi dan dalam karya-karyanya, ia secara 

cerdas mendiskusikan teori perputaran bumi pada porosnya.203 

 

3) Ilmu Matematika 

Perkembangan ilmu matematika pada masa Abbasiyah sangat dipengaruhi 

oleh proses penerjemahan teks-teks dari India, Persia, dan Yunani. Salah satu 

kontribusi paling penting adalah masuknya sistem bilangan Hindu beserta konsep 

nol (sifr) ke dunia Islam melalui karya al-Fazari. Pengetahuan ini kemudian 

diperkaya dan disebarluaskan melalui tabel-tabel astronomi dan perhitungan 

aritmatika yang disusun oleh tokoh-tokoh seperti al-Khwarizmi dan Habasy al-

Hasib. 

Dengan demikian, matematika dalam peradaban Islam berkembang bukan 

hanya melalui penerjemahan, tetapi juga melalui inovasi, penyempurnaan, dan 

penyebaran ilmu yang berlangsung lintas peradaban. Beberapa tokoh utama dalam 

 
202  Ibid Hlm 470 

           203 Seyyed Hossein Nasr, Ibid, hlm 179 



103 
 

 
 

bidang ini dapat dilihat pada tabel berikut. 

Tabel 3.4 Tokoh-Tokoh Ilmu Matematika dan Peran Penerjemahan 

Ilmu Matematika 

Nama Tokoh Keterangan / Karya 

Al-Fazari Menerjemahkan buku-buku aritmatika Hindu ke dalam 

bahasa Arab, termasuk sistem angka Hindu dan konsep 

nol (sifr). 

Habasy al-Hasib Menyusun tabel-tabel matematika yang 

memasyarakatkan penggunaan angka Hindu di dunia 

Arab. 

Al-Khwarizmi Menulis Hisab al-Jabr wa al-Muqabalah, karya awal 

tentang aljabar dan aritmatika; menyusun tabel 

astronomi tertua; asal mula istilah 'aljabar' dan 

'algoritma'. 

Abu Bakr al-Karaji Masih menggunakan sistem penulisan angka dengan 

huruf Arab dalam bukunya pada abad ke-11, 

menunjukkan lambatnya adopsi angka Hindu-Arab. 

Umar al-Khayyam Mengembangkan lebih lanjut aljabar Al-Khwarizmi, 

termasuk solusi geometris dan aljabar untuk persamaan 

kuadrat. 

Leonardo Fibonacci Terinspirasi oleh karya al-Khwarizmi dan matematika 

Arab, memperkenalkan angka Hindu-Arab dan metode 

aljabar ke Eropa melalui Liber Abaci. 

 

Ilmu aritmatika Hindu, termasuk sistem angkanya (disebut Hindi dalam 

bahasa Arab) dan konsep nol, diperkenalkan ke dunia Islam melalui buku-buku 

yang diterjemahkan oleh al-Fazari. Tabel-tabel yang disusun oleh al-Khwarizmî 

dan Habasy al-Hasib kemudian berjasa memasyarakatkan penggunaannya di 

seluruh dunia Arab. Menariknya, kata “zero” dan “cipher” dalam bahasa Inggris 

berasal dari kata Arab, sifr, yang merupakan terjemahan dari bahasa Sansekerta 

yang berarti  kosong”. Meskipun demikian, adopsi sistem angka ini berjalan lambat; 

bahkan pada abad ke-11, seorang ahli matematika seperti Abu Bakr al-Karajî masih 

menulis semua bilangan menggunakan huruf dalam bukunya. Di tengah 



104 
 

 
 

perkembangan ini, Muhammad ibn Musa Al-Khwarizmi (780-±850) muncul 

sebagai tokoh utama dalam kajian matematika Arab.204 

Al-Khwarizmî tidak hanya menyusun tabel astronomi tertua, tetapi juga 

menulis karya paling awal tentang aritmatika dan aljabar. Karya utamanya, Hisab 

al-Jabr wa al-Muqabalah, diterjemahkan ke dalam bahasa Latin pada abad ke-12 

dan digunakan sebagai buku teks matematika utama di universitas-universitas 

Eropa hingga abad ke-16. Karyanya inilah yang berhasil memperkenalkan istilah 

“Aljabar” ke daratan Eropa, dan dari namanya pula istilah “algoritma” berasal. 

Pengaruh al-Khwarizmi sangat besar, menginspirasi ahli matematika belakangan 

seperti 'Umar Al-Khayyâm dan Leonardo Fibonacci dari Pisa. Aljabar karya al-

Khayyam sendiri merupakan pengembangan lebih jauh dari aljabar Al-Khwarizmi, 

yang membahas solusi geometris dan aljabar untuk persamaan tingkat dua.205 

 

4) Ilmu Kimia 

Kontribusi ilmiah terbesar Dinasti Abbasiyah setelah kedokteran, 

astronomi, dan matematika adalah dalam bidang kimia. Dalam bidang kimia dan 

ilmu pengetahuan fisika lainnya, mereka telah memperkenalkan tradisi penelitian 

objektif. Tradisi ini merupakan sebuah perbaikan penting terhadap tradisi 

pemikiran spekulatif orang Yunani.206 Dapat dilihat pada tabel berikut. 

Tabel 3.5 Tokoh Ilmu Kimia dan Peran Penerjemahan Ilmu Kimia 

 
204 Ibid Hlm 474 
205 Ibid Hlm 475 
206 Philiph K Hitti, Hlm 475 

Nama Tokoh Keterangan / Karya 

Jabir ibn Hayyan  
 

Dikenal sebagai “Bapak Kimia Arab” hidup di Kufah 

sekitar tahun 776 M; pelopor metode eksperimen 



105 
 

 
 

 
 

Meskipun memiliki tradisi penelitian yang baik, titik kelemahan tradisi 

intelektual Arab adalah kesulitan dalam menghasilkan kesimpulan yang benar-

benar ilmiah dan hipotesis yang memadai. Bapak kimia bangsa Arab adalah Jabir 

ibn Hayyan (Geber), yang hidup di Kufah sekitar tahun 776 dan merupakan tokoh 

terbesar dalam ilmu kimia pada Abad Pertengahan setelah Al-Razi. Jabir meyakini 

bahwa logam biasa seperti seng dan besi dapat diubah menjadi emas atau perak 

dengan formula misterius. Namun, ia membuat kemajuan signifikan dengan 

mengakui dan menyatakan pentingnya eksperimen, baik dalam perumusan teori 

maupun praktik kimia. Laboratoriumnya bahkan ditemukan kembali di Kufah 

beberapa abad setelah kematiannya. Meskipun sebagian besar dari ratusan buku 

kimia yang dinisbatkan kepadanya kemungkinan adalah hasil karya orang lain , 

karya-karya tersebut tetap menjadi risalah kimia yang paling berpengaruh di Eropa 

maupun Asia selama 14 abad kemudian.207 

 

5) Ilmu Geografi 

Perkembangan ilmu geografi dalam peradaban Islam tidak dapat dilepaskan 

dari peran besar para tokoh yang mengabdikan diri dalam penerjemahan, 

pengembangan, dan penyebaran pengetahuan geografis. Pada masa keemasan 

Dinasti Abbasiyah, proses penerjemahan karya-karya ilmiah dari Yunani ke dalam 

 
207 Philiph K Hitti, Ibid, hlm 476 

dalam kimia; karya-karyanya diterjemahkan ke bahasa 

Latin dan sangat berpengaruh di Eropa selama 

berabad-abad. 



106 
 

 
 

bahasa Arab menjadi titik awal lahirnya tradisi keilmuan yang kaya dan 

berpengaruh. Salah satu karya monumental yang diterjemahkan adalah 

Geographike Hyphegesis karya Ptolemy, yang kemudian menjadi fondasi bagi para 

ilmuwan Muslim untuk menyusun peta, menulis catatan perjalanan, dan 

mengembangkan teori geografi yang lebih kontekstual dengan dunia Islam. 

Tokoh-tokoh seperti Al-Khwarizmi, Sulayman al-Tajir, dan Ahmad ibn 

Fadhlân tidak hanya berperan sebagai ilmuwan, tetapi juga sebagai penjelajah, 

diplomat, dan pengamat budaya. Melalui karya-karya mereka, kita dapat melihat 

bagaimana ilmu geografi berkembang dari sekadar pemetaan wilayah menjadi 

kajian multidisipliner yang mencakup aspek sosial, budaya, dan politik. 

Tabel berikut menyajikan beberapa tokoh penting dalam sejarah geografi 

Islam beserta kontribusi mereka, khususnya dalam konteks penerjemahan dan 

pengembangan ilmu geografi: 

Tabel 3.6 Tokoh-Tokoh Ilmu Geografi Islam dan Peran Penerjemahan  

Ilmu Geografi 

Nama Tokoh Keterangan / Karya 

Penerjemah karya Ptolemy Para penerjemah pada masa Abbasiyah 

menerjemahkan karya Geography (Geographike 

Hyphegesis) karya Ptolemy dari bahasa Yunani ke 

bahasa Arab, menjadi dasar pengembangan ilmu 

geografi Islam. 

Al-Khwarizmi Menulis Surah Al-Ardh (Gambar/Peta Bumi) 

berdasarkan karya Ptolemy yang telah diterjemahkan; 

karyanya disertai peta bumi dan langit pertama dalam 

sejarah Islam. 

Sulayman al-Tajir Pedagang dan penulis perjalanan; mencatat kondisi 

Cina pada 851 M; memberikan informasi awal 

tentang budaya dan teknologi asing. 

Ahmad ibn Fadhlân Diplomat dan penulis perjalanan; mencatat 

pengalamannya ke wilayah Rusia dan Bulgaria pada 



107 
 

 
 

 

 

Studi geografi bagi umat Islam memiliki nilai keagamaan karena kewajiban 

melaksanakan ibadah haji, keharusan menghadap Ka'bah saat salat, dan penentuan 

mihrab masjid. Astrologi juga turut menambah pengaruh ilmiahnya karena 

membutuhkan penetapan garis lintang dan bujur. Para pedagang muslim antara 

abad ke-7 dan ke-9 telah berhasil mencapai daratan Cina di timur, Zanzibar dan 

pantai Afrika di selatan, serta menembus Rusia di utara. Kisah perjalanan para 

saudagar ini membangkitkan minat masyarakat, seperti kisah Sulayman al-Tajir 

pada tahun 851 yang memberikan gambaran tentang Cina dan melaporkan 

penggunaan sidik jari sebagai tanda tangan. Dari kisah-kisah serupa inilah 

kemudian berkembang kisah-kisah seputar Sindbad, Sang Pelaut. Catatan 

terpercaya paling awal tentang Rusia diriwayatkan oleh Ahmad ibn Fadhlan ibn 

Hammad, yang dikirim pada tahun 921 untuk menemui raja Bulgaria.208 

Perkembangan geografi sebagai sebuah disiplin ilmu banyak dipengaruhi 

oleh khazanah Yunani, terutama buku Geography karya Ptolemius yang 

diterjemahkan beberapa ka  li ke bahasa Arab. Dengan meniru buku tersebut, al-

Khwarizmi menyusun karyanya, Surah al-Ardh (Gambar/Peta Bumi), yang menjadi 

acuan bagi karya-karya berikutnya. Karya Al-Khwarizmî ini disertai dengan 

“gambar bumi”, sebuah peta bumi dan angkasa luar pertama dalam sejarah Islam, 

yang ia buat atas perintah Al-Ma'mûn dengan bantuan 69 sarjana lainnya. Para ahli 

geografi Arab pertama juga mengadopsi dari India sebuah keyakinan tentang 

 
208 Ibid, hlm 480 

tahun 921 M; memberi kontribusi penting bagi 

geografi deskriptif awal. 



108 
 

 
 

adanya pusat dunia yang mereka sebut arin, sebuah penyebutan keliru dari nama 

kota di India, Ujjayinî, tempat berdirinya sebuah observatorium astronomi.209 

 

3.2.3 Ilmu Naqli 

Ilmu naqli merupakan ilmu yag bersumber dari Al Quran dan hadits. Pada 

masa pemerintahan Bani Abbasiyah terdapat perkembangan dalam ilmu naqli 

seperti: 

1).  Ilmu Fiqih 

  Fikih adalah ilmu yang memuat berbagai hukum Islam (syariah) yang pada 

prinsipnya didasarkan atas Alquran dan sunah (hadis). Ruang lingkupnya 

mencakup perintah-perintah yang terkait dengan praktik ibadah, kewajiban sipil, 

hukum (mu'amalah), dan hukuman (uqubat). Sumber utama hukum Islam adalah 

Alquran dan hadis, tetapi dari sekitar 6.000 ayat Alquran, hanya sekitar 200 yang 

bisa disebut sebagai ayat-ayat hukum. Karena ketentuan tersebut tidak cukup untuk 

menangani semua kasus baru yang dihadapi, maka lahir dua prinsip baru sebagai 

sumber hukum sekunder, yaitu qiyâs (deduksi analogis) dan ijma' (kesepakatan 

bersama). Meskipun penalaran rasional atau ra'y sering dijadikan sandaran dalam 

pemikiran hukum, ia hampir tidak pernah dipandang sebagai sumber hukum 

kelima.210 

Pemerintahan Abbasiyah memiliki empat imam mazhab fikih terkemuka: Imam 

Abu Hanifah, Imam Malik, Imam Syafi'i, dan Imam Ahmad bin Hanbal. Keempat 

imam mazhab tersebut diakui sebagai ulama fikih paling agung di dunia Islam. 

 
209 Ibid hlm 481 
210 Philiph K Hitti, Ibid, hlm 496-497 



109 
 

 
 

Metode pengambilan hukum (istinbat) pada masa itu dibagi menjadi dua aliran ahl 

al-ra'yi (berdasarkan akal dan pengalaman, seperti Imam Abu Hanifah) dan ahl al-

hadis (berdasarkan hadis-hadis Rasulullah).211 

Empat imam mazhab fikih dalam Islam Sunni Imam Malik, Imam Syafi'i, Imam 

Abu Hanifah, dan Imam Ahmad bin Hanbal memiliki metode ijtihad dan penetapan 

hukum yang berbeda-beda, namun masing-masing tetap berlandaskan pada prinsip-

prinsip rasional, yang dalam beberapa aspek dipengaruhi oleh pola logika 

Aristotelian. Untuk menyatukan kerangka berpikir hukum dan menghindari 

pertentangan yang tidak perlu di antara para ahli fikih, para ulama kemudian 

merumuskan Ilmu Ushul Fiqh sebagai metodologi baku dalam menggali hukum 

dari sumber-sumber syariat. Sementara itu, dalam tradisi Islam Syi’ah, mazhab 

fikih yang diikuti adalah Mazhab Ja’fari yang merujuk kepada ajaran Imam Ja’far 

ash-Shadiq dan memiliki pendekatan tersendiri dalam menetapkan hukum.212 

 

3) Ilmu Hadist 

Upaya pengumpulan dan penulisan hadis (pengkodifikasian) sudah dimulai 

sebelum masa Dinasti Abbasiyah, namun belum dilakukan secara ketat dan 

sistematis. Akibatnya, pada masa-masa sebelumnya, hadis-hadis yang benar-benar 

berasal dari Nabi Muhammad SAW bercampur dengan hadis-hadis palsu atau 

lemah yang tidak memiliki dasar kuat. Ketika kekuasaan Abbasiyah mulai stabil, 

para ulama dari masa itu menyadari pentingnya hadis sebagai sumber hukum kedua 

 
211 Fahsin M. Fa'al, Sejarah Kekuasaan Islam (Jakarta: CV. Artha Rivera, 2008), hlm 69-74 
212 Dididn Saefuddin, Zaman Keemasan Islam Rekonstruksi Sejarah Imperium 

Dinasti Abbasiyah, hlm. 169 



110 
 

 
 

setelah Al-Qur’an melakukan pengkodifikasian hadis dengan lebih serius. Mereka 

menyusun metode yang lebih terstruktur dan ilmiah, seperti verifikasi sanad (rantai 

periwayat) dan matan (isi hadis), untuk memastikan keaslian hadis-hadis tersebut. 

Dengan demikian, masa Abbasiyah menjadi titik penting dalam sejarah 

penyaringan dan kodifikasi hadis secara sistematis.213 

 

1) Ilmu Kalam 

Ilmu Kalam muncul sebagai respon intelektual terhadap tantangan yang datang 

dari luar Islam, khususnya dari pemikiran Kristen, Yahudi, dan kepercayaan-

kepercayaan kuno (Watsani) yang memanfaatkan filsafat untuk mengkritik ajaran 

Islam. Dalam menghadapi tantangan ini, para ulama Muslim merasa perlu 

mengembangkan pendekatan rasional dan argumentatif dalam menjelaskan serta 

mempertahankan keyakinan agama. Kaum Mu’tazilah memainkan peran sentral 

dalam fase awal perkembangan Ilmu Kalam karena mereka menggunakan 

pendekatan filosofis dan logis untuk membela Islam. Mereka dikenal karena 

keteguhan mereka dalam menghadapi serangan teologis dari kelompok non-

Muslim, bahkan sampai mengirim para juru dakwah ke berbagai wilayah demi 

menyebarkan argumen-argumen rasional Islam dan membantah pandangan yang 

bertentangan. Dengan demikian, Mu’tazilah tidak hanya berkontribusi dalam aspek 

pemikiran, tetapi juga dalam dakwah dan pembelaan ideologis Islam di medan 

intelektual.214

 
213 Yunita Septiani, Khalifah Al-Ma'mun dan Jasanya dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan 

(Skripsi Sarjana, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2011), hlm 50 
214 Fahsin Faal, Ibid., hlm 74 


