BAB 11
PERIODE PERTAMA GERAKAN PENERJEMAHAN AWAL DINASTI
ABBASIYAH 754-813 M

2.1 Latar Belakang Gerakan Penerjemahan pada masa Awal Abbasiyah

Dinasti Abbasiyah menandai sebuah era transformatif dalam sejarah
peradaban Islam dan dunia. Berbeda dengan pendahulunya, Dinasti Umayyah yang
lebih berorientasi pada ekspansi militer, Abbasiyah memfokuskan energinya pada
konsolidasi internal, pengembangan administrasi, dan yang terpenting,
pengembangan ilmu pengetahuan.*® Berpusat di Baghdad, sebuah kota metropolis
yang didirikan sebagai titik temu peradaban, kekhalifahan ini menjadi wadah bagi
interaksi dinamis antara tradisi intelektual Islam dengan warisan agung dari Yunani,
Persia, dan India.*’

Di jantung kebangkitan intelektual ini terdapat Gerakan Penerjemahan,
sebuah proyek peradaban yang monumental dan sistematis. Jauh dari sekadar
aktivitas transfer linguistik, gerakan ini merupakan upaya sadar untuk menyerap,
mengkritisi, mengasimilasi, dan pada akhirnya membangun di atas fondasi
pengetahuan dunia, yang menjadi motor penggerak Zaman Keemasan Islam (7he
Golden Age of Islam).*®

Gerakan penerjemahan berlangsung lebih dari dua abad dan bukan

merupakan fenomena sementara, melainkan didukung oleh seluruh elit masyarakat

46 Mohamad Samsudin dan Mahbub Zuhri, “Perkembangan Pendidikan Islam Pada Masa
Harun ar-Rasyid dan al-Makmun,” Jurnal Al-Ashriyyah 4, no. 1 (2018)hlm 64-65.
47 Arifah Zaitun, Pengaruh Dinasti Abbasiyah Terhadap Kemajuan Peradaban Islam, him
116
48 Zaqwan, Gerakan Penerjemahan Sebagai Bagian Aktivitas Dakwah dan Keilmuan di
Dunia Islam (Tinjauan Historis Gerakan Penerjemahan Pada Masa Khalifah Harun Ar-Rasyid dan
Khalifah Al-Ma’mun), Jiper (Jurnal Ilmu Perpustakaan) 3, no. 2 (2021): 15-16.

31



32
Abbasiyah, termasuk khalifah, pangeran, pejabat, pedagang, dan cendekiawan.
Gerakan ini dibiayai melalui pengeluaran dana publik dan swasta dalam jumlah
besar, menunjukkan komitmen serius terhadap pengembangan ilmu pengetahuan.
Selain itu, gerakan ini memiliki metodologi ilmiah yang ketat yang dikembangkan
oleh Hunayn ibn Ishaq dan rekan-rekannya, serta mencerminkan sikap sosial
budaya masyarakat Abbasiyah pada masa awal.*’

Latar belakang gerakan penerjemahan dipersiapkan oleh dua peristiwa
sejarah penting, yaitu penaklukan Arab dan revolusi Abbasiyah. Dalam kurun
waktu kurang dari tiga puluh tahun setelah wafatnya Nabi Muhammad, tentara Arab
berhasil menaklukkan wilayah yang luas di Asia Barat Daya dan Afrika Timur Laut.
Akibatnya, pusat peradaban Islam yang baru pun muncul di wilayah-wilayah
peradaban kuno, mulai dari Persia hingga Mesir.”® Dampaknya, umat Islam kini
berhadapan langsung dengan warisan intelektual dari peradaban besar sebelumnya,
seperti filsafat Yunani, ilmu pengetahuan Persia, dan pemikiran Mesir kuno. Hal ini
menciptakan kebutuhan dan ketertarikan untuk memahami serta menerjemahkan
karya-karya asing tersebut ke dalam bahasa Arab. Kemudian, revolusi Abbasiyah
yang menggulingkan Dinasti Umayyah, membawa perubahan dalam arah politik
dan budaya. Abbasiyah, terutama di bawah kepemimpinan seperti Al-Manshur dan
Al-Ma'mun, sangat mendukung ilmu pengetahuan dan penerjemahan. Maka, dua
peristiwa inilah yang menjadi latar sosial-politik bagi tumbuhnya gerakan

penerjemahan besar-besaran pada masa itu.

4 Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-Arabic Translation Movement
in Baghdad and Early ‘Abbasid Society (2nd-4th/8th-10 th c.) (London: Routledge, 1998),hlm. 2.
30 Ibid. him 11



33

Gerakan penerjemahan pada masa Dinasti Abbasiyah tidak muncul dalam
ruang hampa, melainkan lahir dari perubahan sosial-politik dan interaksi budaya
yang kompleks. Pemindahan ibu kota ke Baghdad setelah revolusi Abbasiyah
menciptakan masyarakat multikultural yang terdiri dari penutur bahasa Aram,’!
Persia, dan Arab. Dalam konteks ini, tradisi ilmiah Yunani yang sebelumnya telah
dikenal sejak era Umayyah mulai diserap secara lebih intens. Dorongan dari ajaran
Islam yang menghargai ilmu pengetahuan turut memperkuat proses ini, sehingga
para sarjana Muslim tidak hanya menerjemahkan, tetapi juga mengembangkan
pemikiran Yunani dalam bingkai rasionalisme Islam.’> Minat terhadap sains dan
filsafat Yunani ini tumbuh pesat pada masa Khalifah Al-Manshur, yang awalnya
dipicu oleh kehadiran para ilmuwan Persia di istana. Meski demikian,
penerjemahan karya-karya Yunani pada tahap awal menghadapi kendala, seperti
terbatasnya penerjemah yang handal dan minimnya naskah yang tersedia, sehingga
proyek penerjemahan skala besar baru terealisasi pada abad ke-9.%

Pernyataan Dimitri Gutas yang menyebut bahwa Gerakan Penerjemahan pada
masa Abbasiyah sekadar aktivitas mekanis menerjemahkan teks-teks Yunani dari
bahasa Suryani merupakan pandangan yang kurang tepat.>* Gerakan Penerjemahan
pada masa Abbasiyah bukanlah aktivitas pasif atau sekadar pemindahan teks dari

satu bahasa ke bahasa lain, melainkan bagian dari proyek intelektual besar yang

1 Bahasa Aram (Aramaic): Bahasa Semit kuno yang muncul sejak abad ke-12 SM,
digunakan secara luas di Timur Tengah (oleh orang Asyur, Babilonia, dan bangsa Yahudi).

52 Pepen Irpan Fauzan dan Ahmad Khoirul Fata, "Hellenism in Islam: The Influence of
Greek in Islamic Scientific Tradition," Epistemé: Jurnal Pengembangan llmu Keislaman 13, no. 2
(Desember 2018): 418-419.

53 Pepen Irpan Fauzan dan Ahmad Khoirul Fata , /bid, 425-426

54 Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-Arabic Translation Movement
in Baghdad and Early ‘Abbasid Society (2nd-4th/8th-10 th c.) (London: Routledge, 1998), hlm 21



34
melibatkan pemilahan, pemahaman, dan sistematisasi ilmu pengetahuan dari
berbagai peradaban. Seperti dijelaskan oleh Dimitri Gutas, gerakan ini merupakan
wujud dari ambisi peradaban Islam untuk membangun kerangka pengetahuan baru,
dengan penerjemahan sebagai langkah awal menuju pengembangan ilmu
pengetahuan yang otentik dan kontekstual dalam tradisi Arab-Islam.

Proyek ambisius penerjemahan yang digagas oleh Sergius di dunia Timur,
serupa dengan proyek Boethius di dunia Latin, pada akhirnya tidak sepenuhnya
terealisasi, karena keduanya hanya berhasil menerjemahkan sebagian kecil dari
korpus logika Aristoteles (Organon).”® Fakta ini mencerminkan bahwa sebelum
masa Abbasiyah, upaya penerjemahan karya-karya sekuler Yunani ke dalam bahasa
Suryani masih sangat terbatas, baik dari segi jumlah maupun cakupan disiplin
keilmuan. Hal ini menegaskan bahwa Gerakan Penerjemahan Abbasiyah bukan
sekadar kelanjutan, melainkan merupakan transformasi besar dalam sejarah
transmisi ilmu pengetahuan.

Sebelum masa Abbasiyah, penerjemahan karya-karya sekuler Yunani ke
dalam bahasa Suryani masih sangat terbatas, terutama hanya mencakup bidang
logika, kedokteran, astrologi, dan filsafat populer. Keterbatasan ini dipengaruhi
oleh belum tersedianya dukungan sosial, politik, dan ilmiah yang memadai,
sebagaimana terlihat dari kegagalan proyek ambisius seperti yang diinisiasi
Sergius. Baru pada masa Abbasiyah, khususnya sejak awal pemerintahannya,
karya-karya ilmiah dan filosofis Yunani mulai diterjemahkan secara besar-besaran

ke dalam bahasa Suryani dan Arab, berkat dukungan negara melalui Gerakan

55 [bid, him 21



35
Penerjemahan yang terorganisir dan berorientasi peradaban.

Gerakan penerjemahan yang masif menjadi fondasi perkembangan ilmu
pengetahuan pada masa Abbasiyah, yang digagas oleh Khalifah ke-2, Abu Ja'far
Al-Mansur. Dalam proses ini, berbagai naskah dari bahasa Yunani, Persia, dan
Suriah dialihbahasakan ke dalam bahasa Arab. Keunikan dari upaya ini adalah
adanya kolaborasi inklusif para penerjemah tidak hanya dari kalangan Muslim,
tetapi juga melibatkan kaum Nasrani dan Zoroaster, menunjukkan bahwa kecintaan
terhadap ilmu pengetahuan mampu melampaui batas-batas agama dan budaya.”’

Setelah penaklukan Arab atas Persia, kegiatan penerjemahan dari bahasa
Pahlavi ke bahasa Arab dilakukan terutama untuk keperluan administratif, mirip
dengan proses penerjemahan dari bahasa Yunani yang terjadi di Suriah. Selain
tujuan administratif, sejumlah teks berbahasa Pahlavi yang bersifat sastra dan
historis juga diterjemahkan, didorong oleh kebutuhan komunitas Persia yang tengah
mengalami proses Arabisasi dan Islamisasi. Lebih jauh lagi, terdapat kategori
penting dari terjemahan ini, yaitu teks-teks yang disponsori oleh kelompok-
kelompok Persia dengan agenda sosial dan ideologis tertentu, khususnya pada masa
revolusi Abbasiyah sekitar tahun 720-754 M. Teks-teks tersebut, yang banyak
mengandung unsur ideologi Zoroastrian Sasania dan mencakup tema astrologi
politik maupun sejarah astrologi, menjadi bagian penting dalam gerakan dakwah
Abbasiyah. Terjemahan ini berperan strategis dalam kampanye ideologis

kelompok-kelompok yang ingin membangkitkan kembali kejayaan imperium

36 Ibid, hlm 22

57 Azizah Puspaningrum dan Nuryuana Dwi Wulandari, "Perbandingan Sistem
Pemerintahan dan Pendidikan Masa Dinasti Ummayah dan Dinasti Abasiyah," Jambura History
and Culture Journal, Vol. 5, No. 2 (2023), hlm. 47.



36
Sasania, pengaruhnya terlihat nyata terutama pada masa pemerintahan Khalifah al-
Mansur.

Dalam upaya melegitimasi kekuasaan, Al-Mansur berupaya menarik
dukungan kelompok Persia terdiri dari Arab Khurasan, mualaf Persia, dan
penganut Zoroaster dengan memposisikan dinasti Abbasiyah sebagai penerus
kekaisaran Sasanian, sekaligus keturunan Nabi. la menjadi tokoh utama dalam
mengintegrasikan budaya Sasanian ke dalam arus utama budaya Abbasiyah.>’
Untuk memperkuat legitimasi kekuasaan, Khalifah Al-Mansur merangkul berbagai
kelompok Persia, seperti Arab Khurasan, mualaf, dan penganut Zoroaster. la
membangun citra Dinasti Abbasiyah sebagai penerus Nabi sekaligus kelanjutan dari
kejayaan Kekaisaran Sasanian. Melalui strategi ini, Al-Mansur menyatukan unsur
Islam dan budaya Persia, sehingga menciptakan pemerintahan yang inklusif dan
diterima oleh beragam lapisan masyarakat Abbasiyah pada saat itu.

Selain Yunani dan Persia, peradaban India juga memberikan pengaruh
signifikan. Selama kekhalifahan Al-Manshur, berbagai teks penting dari India,
terutama dalam bidang matematika, astronomi, dan kedokteran, diterjemahkan ke
dalam bahasa Arab. Integrasi karya-karya ini, seperti pengenalan angka India (yang
kemudian dikenal sebagai angka Arab), telah memperkaya khazanah intelektual
Islam dan berkontribusi pada perkembangan Baghdad sebagai pusat pembelajaran

dunia.®®

38 Dimitri Gutas., Ibid, hlm. 26-27

59 Ibid, hlm. 29

00 Agustang Kallang dan Sugirma Sugirma, Analysis of the Historical Activities of
Translation in the Islamic World, JICALLS: Journal of Arabic Education, Linguistics and Literature
Studies 1, no. 2 (2023): hlm 145.



37

2.2 Pergeseran Kekuasaan dari Dinasti Umayah Ke Abbasiyah

Keruntuhan Dinasti Umayyah secara langsung disebabkan oleh kebangkitan
sebuah kekuatan baru yang digerakkan oleh keturunan Al-Abbas bin Abdul
Muthalib. Gerakan ini berhasil menyatukan berbagai kelompok yang tidak puas
dengan kebijakan rezim Umayyah, termasuk golongan Syiah dan kaum Mawali
(Muslim non-Arab) yang merasa didiskriminasi di bawah pemerintahan yang
sangat Arab-sentris .°!

Setelah berhasil merebut kekuasaan pada 750 M, Dinasti Abbasiyah
menghadapi tantangan besar untuk memperkuat legitimasi politik mereka, terutama
dari kelompok Alawiyyin yang juga mengklaim hak atas kekhalifahan. Berbeda
dengan Dinasti Umayyah yang berorientasi pada ekspansi militer, Abbasiyah
memfokuskan energinya pada konsolidasi internal dan pengembangan peradaban.
Mereka memindahkan ibu kota dari Damaskus yang berbudaya Bizantium ke
Baghdad yang baru dibangun, sebuah kota metropolis yang sengaja dirancang
sebagai titik temu peradaban Yunani, Persia, dan India. Pergeseran ini bukan hanya
geografis, tetapi juga ideologis.®

Gerakan Penerjemahan muncul sebagai langkah strategis untuk mengalih
bahasakan berbagai karya ilmiah dari peradaban asing ke dalam bahasa Arab
Inisiatif ini tidak hanya berperan dalam memperkaya khazanah keilmuan Islam,

tetapi juga menjadi fondasi penting dalam memperkuat legitimasi intelektual dan

61 Radya Cantika Suhardiman Putri & Febri Priyoyudanto, "The Transmission System of
the Greco-Arabic Translation Movement during the Abbasid Era and Its Philosophical
Contribution," JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam), Vol. 7 No. 1, 2023, hlm 18

2 Ibid, him 19



38
kultural Dinasti Abbasiyah di tengah masyarakatnya yang multietnis dan
multikultural.

Keruntuhan Dinasti Umayyah secara langsung disebabkan oleh kebangkitan
sebuah kekuatan baru yang digerakkan oleh keturunan Al-Abbas bin Abdul
Muthalib, yang berhasil menyatukan berbagai kelompok yang tidak puas dengan
kebijakan rezim Umayyah.®® Gerakan ini mendapat dukungan penuh dari Bani
Hasyim, yang merupakan keluarga besar Nabi Muhammad SAW dan merasa lebih
berhak atas kepemimpinan umat Islam dibandingkan dengan Bani Umayyah, yang
berasal dari garis keturunan Quraisy yang berbeda dan merupakan kelompok yang
bersaing secara politik. Selain itu, gerakan ini juga didukung oleh golongan Syiah,
yaitu para pengikut Ali bin Abi Thalib yang memandang Dinasti Umayyah sebagai
perampas kekuasaan dan penindas keluarga Nabi.** Kekuatan revolusi ini semakin
besar dengan bergabungnya kaum Mawali, yakni Muslim non-Arab (seperti dari
Persia dan wilayah lainnya) yang merasa diperlakukan sebagai warga kelas dua dan
mengalami diskriminasi di bawah pemerintahan Umayyah yang sangat Arab-
sentris. Dengan demikian, persatuan antara kelompok-kelompok yang memiliki
alasan teologis, politis, dan sosial ini menciptakan aliansi kuat yang berhasil

menggulingkan kekuasaan Dinasti Umayyah.

2.3 Gerakan Penerjemahan pada masa Khalifah Al-Manshur 754- 755 M

Setelah berhasil merebut kekuasaan pada 132 H/749 M, Dinasti Abbasiyah

63 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada), hlm. 49.
% Wina Arsita, Ellya Roza, & Perisi Nopel, Absolutism of the Caliphate during the Abbasid
Dynasty, Education Achievement: Journal of Science and Research, 5(2), 2024, him. 233.



39
menghadapi tantangan besar dalam memperkuat legitimasi politik mereka. Salah
satu tantangan utama datang dari kelompok Alawiyyin, yang juga mengklaim hak
atas kekhalifahan berdasarkan nasab mereka dengan Nabi Muhammad SAW.
Untuk merespons hal ini, keluarga Abbasiyah mengembangkan narasi historis-
religius yang menekankan hubungan kekerabatan mereka dengan Nabi melalui
pamannya, Al-Abbas bin Abdul Muthalib. Narasi ini digunakan untuk membangun
legitimasi berdasarkan garis keturunan yang mulia, sebuah pergeseran dari klaim
kekuasaan Dinasti Umayyah sebelumnya.

Dinasti Abbasiyah merupakan penerus dari kekuasaan Dinasti Umayyah,
sebagaimana telah dijelaskan pada paragraf sebelumnya. Penamaan 'Abbasiyah’
diambil dari nama Keturunan mereka, Al-Abbas, yang merupakan paman Nabi
Muhammad SAW. Pendiri dinasti ini adalah Abdullah Al-Saffah, yang masa
jabatannya sebagai khalifah pertama terbilang sangat singkat, yaitu dari tahun 750
hingga 754 M.%® As-saffah wafat pada tanggal 23 dzulhijjah 136 H, Akibat
menderita penyakit Cacar. Wafatnya As-saffah sampai ketelinga saudaranya Al-

Manshur ketika hendak perjalanan pulang dari Ibadah Hajinya.¢’

Kepemimpinan
kemudian dilanjutkan oleh Al-Manshur, yang mengambil peran penting dalam

membentuk arah dan struktur awal pemerintahan Dinasti Abbasiyah.

Dalam upaya memperkuat stabilitas politik dan administratif, Al-Manshur

% Fathi Y. Shawawreh, Pandangan Abbasi terhadap Pemerintahan 132-247 H/749-861 M:
Kajian kebijakan khalifah awal era Abbasiyah dalam menstabilkan keadaan pilar dan legitimasi
negara, terjemahan pribadi dari bahasa Arab, Manarah, Arts & Social Sciences Series, Vol. 2, No.
4,2023 Hlm 438-439

 Badri Yatim, Ibid 49-50

67 Syaikh Muhammad Al-Khudari, Bangkit dan Runtuhnya Khilafah Bani Abbasiyah 132-
656 H/750-1258 M, (Jakarta : Pustaka Al-Kautsar ), hlm. 75



40
mulai melakukan berbagai reformasi strategis. Salah satu langkah awalnya adalah
memindahkan pusat pemerintahan guna menyesuaikan dengan visi jangka
panjangnya. la menilai bahwa lokasi administratif sebelumnya belum sepenuhnya
mendukung ambisi besar untuk menjadikan Abbasiyah sebagai kekuatan pusat
dunia Islam yang tangguh dan berpengaruh. Al-Manshur memindahkan pusat
administrasi dari Anbar ke Hasyimiyah, kota yang dibangun oleh saudaranya, Abul
Abbas As-saffah. Masa tinggalnya di Hasyimiyah menjadi periode transisi sebelum
ia merealisasikan visinya untuk membangun Baghdad, yang kelak ditetapkan
sebagai pusat pemerintahan utama sekaligus menjadi simbol kemegahan Dinasti
Bani Abbasiyah.®

Setelah menyelesaikan pembangunan kota barunya, Khalifah Al-Manshur
secara strategis mengundang para ulama dan cendekiawan dari berbagai wilayah
untuk menetap di sana. Kebijakan ini memicu gelombang urbanisasi yang pesat,
menarik orang-orang untuk berdatangan. Berkat keindahan arsitekturnya yang
mengagumkan dan perannya yang sentral, kota ini akhirnya dijuluki sebagai 'pusat
dunia' ummud dunya dan menjadi kota pemimpin peradaban. Dari sinilah peradaban
Islam pada masa Abbasiyah lahir dan berkembang, yang pada gilirannya
menciptakan kemakmuran bagi seluruh penduduknya.®’

Seiring dengan berkembangnya Baghdad sebagai pusat pemerintahan dan
ilmu pengetahuan, Dinasti Abbasiyah mulai membangun kekuasaan yang lebih
kokoh dan diterima luas. Untuk memperkuat legitimasi, para khalifah

memanfaatkan simbol keagamaan, seperti mengenakan jubah Nabi dalam upacara

8 Syaikh Muhammad Al-Khudari, /hid, hlm 118
% Ibid, hlm 121



41
resmi dan menunjuk penasihat agama khusus. Mereka juga menghapus diskriminasi
terhadap Muslim non-Arab, terutama bangsa Persia, yang selama masa Umayyah
kurang diberi ruang. Meski jabatan khalifah tetap dipegang oleh orang Arab
Quraisy, posisi penting seperti menteri, gubernur, dan pejabat militer banyak diisi
oleh kaum Mawali (Muslim non-Arab). Kebijakan ini mencerminkan perubahan
besar dalam struktur sosial-politik kekhalifahan dan memperluas dukungan

terhadap Dinasti Abbasiyah.”

2.3.1. Dukungan Awal Khalifah Al-Mansur terhadap Gerakan

Penerjemahan

Meskipun Gerakan Penerjemahan seringkali dikaitkan dengan masa
pemerintahan Harun Ar-Rasyid dan putranya, Al-Ma'mun, fondasi awal dari proyek
intelektual Besar ini sebenarnya telah diletakkan oleh khalifah kedua Abbasiyah.
Dialah yang pertama kali memprakarsai penerjemahan karya-karya asing dalam
bidang astronomi, kedokteran, dan filsafat, menjadikannya sebagai pelopor yang
membuka gerbang bagi masuknya pengetahuan global ke dunia Islam. Khalifah
kedua dari dinasti ini, Abu Ja'far Abdullah bin Muhammad bin Ali atau yang lebih
dikenal sebagai Al-Manshur, adalah penguasa Arab pertama yang menaruh
perhatian besar pada ilmu pengetahuan. Ia lahir di Hamimah pada tahun 101 H. !
dan dinobatkan menjadi khalifah setelah wafatnya saudaranya, Abu al-Abbas as-

Saffah. Al-Manshur dijuluki sebagai pendiri Daulat Abbasiyah yang sebenarnya

0 Syamruddin Nasution, Konflik-konflik Politik dalam Sejarah Peradaban Islam
(Pekanbaru: Asa Riau, 2017),HIm 126

"l Syaikh Muhammad al-Khudari, Bangkit dan Runtuhnya Khilafah Bani Abbasiyah,
diterjemahkan oleh Masturi Irham (Jakarta Timur: Pustaka Al-Kautsar, 2021), hlm 77



42
karena ialah yang meletakkan dasar-dasar administrasi dan menetapkan undang-
undang pemerintahan yang kokoh.”?

Salah satu langkah penting Al-Mansur adalah melibatkan para penerjemah dan
ilmuwan dari berbagai latar belakang budaya Persia, India, Suriah, hingga Yunani
untuk mentransfer pengetahuan ke dalam bahasa Arab. Tindakan ini tidak hanya
memperkaya wawasan ilmiah umat Islam, tetapi juga memperkuat legitimasi
ideologi kekaisaran Abbasiyah dengan menyerap unsur-unsur dari tradisi keilmuan
sebelumnya, termasuk Sasanian dan Helenistik. Dengan demikian, upaya awal Al-
Mansur dapat dipandang sebagai landasan utama yang kemudian dikembangkan
pada masa-masa puncak Gerakan Penerjemahan.

Tabel berikut menyajikan beberapa nama penerjemah penting yang berperan

pada masa pemerintahan Khalifah Al-Mansur

Tabel 2.2 Nama-Nama Penerjemah pada Masa Khalifah Al-Manshur

Nama Penerjemah Keterangan Bahasa/Sumber Asal
Terjemahan
Abdulah ibn Al- Menerjemahkan karya fabel India
Mugaffa Al Kalila wa Dimna
Gurgis Ibn Buhtisu Dokter dari Gundishapur, Yunani, Syriac
menerjemahkan teks
kedokteran
Al-Batriq Menerjemahkan teks Yunani Yunani
atas perintah Khalifah al-
Mansur
Yahya ibn al-Batriq Putra al-Batriq, turut Yunani

berkontribusi dalam
penerjemahan teks Yunani
Keluarga Nawbakht Keluarga penerjemah dan Persia
ilmuwan dari Persia; berperan
besar dalam penerjemahan
astronomi

2 Kulliyatul-Mu'allimin Al-Islamiyah, Tarikh Islam (Gontor: Darussalam Press, 2004),
hlm 103



43

Kebijakan khalifah Abbasiyah awal, khususnya Al-Mansur (754775 M),
sangat penting dalam memulai gerakan penerjemahan besar-besaran dari bahasa
Yunani ke Arab. Motif di balik gerakan ini adalah pembentukan ideologi kekaisaran
Abbasiyah yang baru, yang secara sadar memasukkan unsur-unsur dari tradisi
Sasanian Zoroaster. Setelah revolusi Abbasiyah, tugas utama Al-Mansur adalah
merekonsiliasi berbagai faksi yang membantunya berkuasa, baik secara politik
maupun ideologis.”® Gerakan penerjemahan pada masa awal Abbasiyah bertujuan
membentuk ideologi kekaisaran baru dengan mengadopsi unsur tradisi Sasanian
Zoroaster. Setelah revolusi, Al-Mansur fokus menyatukan faksi-faksi
pendukungnya secara politik dan ideologis. Seiring dengan itu, Al-Mansur mulai
membangun fondasi intelektual kekuasaan Abbasiyah melalui pengembangan kota
Baghdad sebagai pusat ilmu pengetahuan.

Di bawah kepemimpinan Khalifah Al-Mansur, kota ini berkembang pesat
menjadi pusat peradaban dan ilmu pengetahuan dunia Islam. Al-Mansur
memprakarsai gerakan penerjemahan besar-besaran karya ilmiah dan sastra dari
berbagai bahasa asing ke dalam bahasa Arab. Upaya ini mendapat dukungan kuat
dari keluarga Barmakid "*yang berpengaruh, yang dipimpin oleh wazir Khalid bin
Barmak. Untuk melembagakan kegiatan ini, Al-Mansur secara khusus mendirikan

Departemen Kajian [lmiah dan Penerjemahan di jantung ibu kota, Baghdad. Inisiatif

73 Dimitri Gutas, Ibid, hlm 28

% Keluarga Barmakid adalah bangsawan Persia dari Balkh (Khurasan, kini Afghanistan
utara). Nama mereka berasal dari gelar Barmak, pemimpin agama Buddha dan pengelola biara Nava
Vihara. Awalnya beragama Buddha, keluarga ini memeluk Islam setelah penaklukan Khurasan oleh
Qutaibah bin Muslim pada abad ke-8. Lihat pada KH Hasan Abdullah sahal. Tarikh Islam, untuk
siswa kelas 1 . Darussalam Press: Kurikulum pondok modern Gontor. Him. 116-117



44
gabungan ini berhasil menarik para cendekiawan dari berbagai wilayah,
menciptakan lingkungan yang subur untuk pertukaran pengetahuan dan budaya.”

Pada masa Khalifah Al-Manshur, muncul sejumlah tokoh penerjemah penting
yang berperan besar dalam mentransfer ilmu pengetahuan dari berbagai peradaban
ke dalam bahasa Arab. Tercatat dalam kitab A/ fihrist karya ibn nadim.

Al-Mansur merupakan Perancang utama dari kebijakan penerjemahan pada
masa awal Dinasti Abbasiyah. Ia tidak hanya menginisiasi secara langsung upaya
penerjemahan karya-karya asing ke dalam bahasa Arab, tetapi juga diakui oleh para
penulis Arab sebagai tokoh sentral di balik lahirnya gerakan intelektual ini.”® Peran
aktifnya sebagai penggagas utama menjadikan Al-Mansur sebagai figur kunci
dalam membangun fondasi keilmuan yang menjadi ciri khas peradaban Abbasiyah.

Sejarawan Al-Mas'udi mencatat bahwa Khalifah Al-Mansur adalah
pemimpin Abbasiyah pertama yang menunjukkan ketertarikan besar pada astrologi
dan mengambil keputusan berdasarkan ramalan bintang. Selain itu, ia juga dianggap
sebagai khalifah pertama yang secara resmi memerintahkan penerjemahan karya-
karya ilmiah asing ke dalam bahasa Arab, termasuk teks-teks penting dalam bidang
logika, astronomi, dan matematika dari tokoh-tokoh seperti Aristoteles, Ptolemeus,
Nicomachus, dan Euclid.”” Pandangan ini juga diperkuat oleh catatan para
sejarawan lainnya yang menyoroti komitmen Al-Mansur terhadap perkembangan
ilmu pengetahuan.

Menurut sejarawan Sa'id Al-Andalusi, Khalifah Abu Ja'far Al-Mansur adalah

75> Muhammad Daffa, dkk., Peran Pemerintahan Daulah Abbasiyah dalam Peradaban
Islam di Baghdad (750-1258 M),jurnal Al-Ibrah 9, no. 1 (Juni 2024), him. 33
76 Dimitri Gutas, /bid. hlm 29
7 Ibid. hlm 30



45
tokoh Arab pertama yang secara serius mendorong perkembangan ilmu
pengetahuan. Ia dikenal memiliki perhatian besar terhadap ilmu dan para ilmuwan,
menguasai ilmu agama, serta menjadi pelopor dalam bidang filsafat, khususnya
astrologi. Selain itu, Ibn Khaldun menegaskan peran penting Al-Mansur dalam
gerakan penerjemahan dengan mencatat bahwa ia secara langsung meminta Kaisar
Bizantium mengirimkan karya-karya ilmiah, termasuk buku matematika karya
Euclid, sebagai bagian dari upayanya mengembangkan ilmu pengetahuan di dunia
Islam.”®

Dukungan Al-Mansur terhadap gerakan penerjemahan merupakan kebijakan
yang dirancang secara sengaja, bukan sekadar kebetulan. Salah satu motif utamanya
berasal dari ketertarikannya yang besar terhadap ilmu astrologi, yang
mendorongnya untuk mengakses dan memahami teks-teks asing melalui
penerjemahan.”” Ketertarikannya terhadap ilmu astrologi tidak hanya mendorong
penerjemahan teks-teks asing, tetapi juga memengaruhi berbagai keputusan
strategis kenegaraan, termasuk dalam hal perencanaan kota dan kebijakan budaya.
Hal ini tampak jelas dalam kebijakan pemindahan ibu kota dari Damaskus ke
Baghdad setelah Revolusi Abbasiyah, yang menjadi faktor kunci dalam lahirnya
peradaban multikultural yang lebih terbuka terhadap pengaruh intelektual asing,

khususnya dari dunia Helenistik.*

"8 Ibid. hlm 31

" Ibid., hlm 32

8 Dunia Helenistik mengacu pada wilayah dan masa setelah penaklukan Alexander Agung
(356-323 SM), di mana budaya Yunani menyebar dan bercampur dengan budaya lokal di Timur
Tengah, Mesir, dan Asia, menciptakan peradaban yang kosmopolitan dan maju dalam bidang ilmu
pengetahuan, filsafat, dan seni. Istilah ini mencakup periode antara kematian Alexander hingga
berdirinya Kekaisaran Romawi pada 31 SM. Lihat pada Radya Cantika, /bid., him.12



46
Pemindahan ibu kota dari Damaskus ke Baghdad setelah Revolusi Abbasiyah
menjadi faktor kunci dalam lahirnya peradaban multikultural yang lebih terbuka
terhadap pengaruh intelektual asing, khususnya dari dunia Helenistik. Tidak seperti
Damaskus yang masih kuat dipengaruhi budaya Bizantium, Baghdad memberikan
ruang bagi interaksi budaya Persia, Arab, dan Yunani. Karena itu, jika ibu kota tetap
di Damaskus, kemungkinan besar gerakan penerjemahan besar-besaran yang
menjadi ciri khas Zaman Keemasan Islam tidak akan berkembang.®! Langkah
strategis ini tidak hanya bersifat politis, tetapi juga mencerminkan visi intelektual
Al-Mansur dalam membentuk pusat kekuasaan yang selaras dengan warisan ilmiah
dan budaya masa lalu. Al-Mansur menjadikan astrologi sebagai acuan utama dalam
mengambil keputusan penting. Salah satu contohnya adalah saat ia menentukan
tanggal pendirian kota Baghdad, yaitu 30 Juli 762, berdasarkan saran dari astrolog
istana.®
Untuk menjamin kemakmuran dan keberhasilan pembangunan ibu kota baru,
Al-Mansur juga melibatkan para ahli astrologi ternama lainnya, seperti Nawbakht
dan Masy'allah bin Athari. %> Mereka diminta menggunakan keahlian ilmu
perbintangan untuk menentukan waktu dan lokasi yang paling tepat, sebagai bagian

dari upaya mewujudkan visi besar sang khalifah terhadap kota tersebut.®* Dominasi

81 Radya Cantika, /bid., hlm 12

82 Op.Cit., him 33

8 Nawbakht merupakan seorang keturunan Persia yang mengaku berasal dari garis keturunan
dinasti kekaisaran Persia kuno. Sementara itu, Masy'allah adalah seorang Persia berdarah Yahudi.
Keduanya dikenal sebagai pakar astrologi dengan keahlian dalam aliran yang dipengaruhi oleh
tradisi Helenistik, sebagaimana yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti Ptolemeus, Valens,
dan Dorotheus dari Sidon. Lihat Pada Ali A. Olomi, Baghdad: Kota Bintang Masa Lalu dan Masa
Depan, Public Books, 2 Agustus 2022, https://www.publicbooks.org/baghdad-medieval-muslim-
astrology/.

8 Ali A. Olomi, Baghdad: Kota Bintang Masa Lalu dan Masa Depan, Public Books, 2
Agustus 2022, https://www.publicbooks.org/baghdad-medieval-muslim-astrology/.



https://www.publicbooks.org/baghdad-medieval-muslim-astrology/
https://www.publicbooks.org/baghdad-medieval-muslim-astrology/
https://www.publicbooks.org/baghdad-medieval-muslim-astrology/

47
astrologi di istana Abbasiyah pada masa Al-Mansur mencerminkan warisan budaya
Sasanian yang kuat. Hal ini menunjukkan bahwa praktik astrologi, yang sudah
menjadi bagian penting dalam kehidupan publik dan pemerintahan pada akhir masa
Kekaisaran Sasanian, turut membentuk tradisi intelektual dan kebijakan politik
Abbasiyah awal.

Elit Persia yang berperan dalam mendukung berdirinya Dinasti Abbasiyah
turut membawa warisan budaya Sasanian yang berpengaruh besar terhadap
pemerintahan Al-Mansur. Dua unsur utamanya adalah ideologi kekaisaran yang
berakar pada ajaran Zoroaster dan penggunaan astrologi sebagai alat politik. Kedua
unsur ini kemudian dijadikan dasar dalam membentuk identitas dan legitimasi
kekuasaan Dinasti Abbasiyah di bawah Al-Mansur.®

Sebelum munculnya gerakan penerjemahan besar-besaran pada era
Abbasiyah, sudah ada tradisi penerjemahan karya-karya sekuler Yunani ke dalam
bahasa-bahasa lokal di Timur Dekat, seperti Suriah dan Pahlavi. Aktivitas awal ini
menjadi fondasi penting yang menginspirasi para pemimpin Abbasiyah untuk
melanjutkan dan mengembangkan proyek intelektual tersebut dalam skala yang
lebih luas dan sistematis.5¢

Pemerintahan Dinasti Abbasiyah dikenal memiliki kebijakan yang relatif
inklusif terhadap komunitas non-Muslim, termasuk Kristen Nestorian, Kristen
Jacobite, Yahudi, dan penganut Zoroaster. Sikap terbuka ini tidak hanya menjamin
kebebasan beragama, tetapi juga memungkinkan kelompok-kelompok tersebut

berpartisipasi aktif dalam kehidupan sosial dan intelektual masyarakat. Iklim

85 Dimitri Gutas, Op.Cit., hlm 34
86 Radya Cantika, /bid.,hlm .12



48
toleransi semacam ini menciptakan kondisi yang kondusif bagi pertukaran ilmu
pengetahuan lintas budaya, yang menjadi salah satu ciri khas peradaban Abbasiyah
pada masa awal. 87

Salah satu komunitas yang memainkan peran penting dalam perkembangan
intelektual tersebut adalah umat Kristen Nestorian. Gereja mereka tidak hanya
berhasil mempertahankan eksistensinya di bawah pemerintahan Islam, tetapi juga
mengalami pertumbuhan yang signifikan. Melalui jaringan lembaga pendidikan dan
kegiatan penerjemahan, umat Nestorian turut berkontribusi dalam mentransmisikan
warisan intelektual Yunani dan Persia ke dalam lingkungan Islam. Bahkan,
aktivitas misionaris mereka yang menjangkau hingga India dan Cina menunjukkan
peran mereka dalam menyebarluaskan pengetahuan dan memperluas jaringan
budaya di luar batas kekhalifahan.®

Khalifah Al-Mansur memiliki peran kunci dalam memulai gerakan
intelektual di dunia Islam, karena dialah pemimpin pertama yang secara resmi
menginstruksikan penerjemahan berbagai karya ilmu pengetahuan, filsafat, dan
sastra dari budaya besar seperti Persia, Yunani, dan India ke dalam bahasa Arab.
Langkah ini menjadi fondasi penting bagi perkembangan ilmu pengetahuan dalam
peradaban Islam.® Khalifah Abu Ja'far al-Mansur dikenal sebagai pemimpin pertama

yang secara resmi menginisiasi penerjemahan karya-karya asing ke dalam bahasa Arab,

termasuk karya-karya Euclid, Aristoteles, dan Ptolemy.”

8Mark William Worthing, Nestorian Christian Contributions to Medicine in the Golden
Age of Islam under the Abbasid Caliphs of Baghdad 786—1258 CE, Acta Medica Martiniana 24,
no. 3 (2024), hlm 117

8 Mark William, Ibid., hlm 117

8 Radya Cantika, Ibid., hlm 13

% Ibid.,hlm 16



49
Salah satu tokoh penerjemah paling terkenal pada masa Khalifah Al-Mansur
adalah Abdullah ibn al-Mugqaffa. Ia memiliki nama asli Ruzbeh ibn Dadbih, seorang
intelektual berdarah Persia yang kemudian memeluk Islam dan dikenal sebagai Abu
Muhammad Abdullah ibn Daduyah. Lahir pada tahun 724 M dan wafat pada 759
M (106-142 H), ia berasal dari kota Gur kini dikenal sebagai Firuzabad di wilayah
Persia. Ibn al-Mugaffa dikenal luas atas jasanya dalam mentransformasikan
literatur Persia ke dalam khazanah Arab-Islam, terutama melalui penerjemahan
karya-karya penting berbahasa Pahlawi (Persia Tengah) ke dalam bahasa Arab,
yang turut memperkaya perkembangan intelektual pada masa awal Abbasiyah.’!
Nama Ibn al-Mugqaffa' berasal dari kisah ayahnya, Al-Mubarak. Al-Mubarak
adalah pemungut pajak di Irak dan Iran pada masa gubernur Hajjaj ibn Yusuf al-
Thaqgafi (w. 95 H/714 M) dari Bani Umayyah. Karena penyelewengan pajak, Al-
Mubarak dijatuhi hukuman potong tangan. Akibat hukuman ini, ia dijuluki “Al-
Mugqaffa”, yang berarti “orang yang tangannya terpotong”. Julukan inilah yang
kemudian dilekatkan pada putranya, Abu Muhammad, yang lantas dikenal sebagai
Ibn Al-Mugqaffa, atau anak seorang yang tangannya terpotong.”?
Ibnu al-Mugqaffa adalah pemikir dan sastrawan pada abad kedua hijriyah yang
dikenal karena gaya bahasanya yang sederhana dan mudah dipahami. Ia
menggabungkan pengetahuan dari Persia, India, dan Yunani dalam karyanya. la

meninggalkan bahasa Arab kuno yang sulit dan menciptakan cara baru menulis

%! Siamak Motalleb-Nejad, "Adab al-kabir: Der persische Fiirstenspiegel von Ibn Mugaffa"
(naskah akademis tidak dipublikasikan, M.A. Iranistik, Universitas Heidelberg), hlm. 2-3

%2 Sellyana Verawati and Moh Hasbulloh, "Pandangan Ibn al-Mugqaffa’ terhadap Kitab al-
Muwatta’ Karya Imam Malik ibn Anas (w. 179 H)," KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal
Dialogis Ilmu Ushuluddin 15, no. 1 (Februari 2025) hlm 96-97



50
yang lebih jelas dan langsung ke inti pesan. Ia menyederhanakan tata bahasa dan
memilih kata-kata yang tepat agar mudah dimengerti, serta menghindari ungkapan
yang berbelit atau membingungkan. Dengan cara ini, ia membuat bahasa Arab lebih
modern dan efektif untuk menyampaikan ide.”

Ibn Al-Mugaffa menerjemahkan Kalila wa Dimna dari Pahlavi ke dalam
bahasa Arab pada abad ke-8 Masehi. Terjemahan ini memainkan peran penting
dalam pengaruh teks di berbagai budaya sastra. Tradisi manuskrip Arab melihat
penyalin bertindak sebagai rekan penulis, mengubah teks dengan berbagai cara.
Sementara ilmu pengetahuan modern sering mengkategorikan Kalila wa Dimna

dalam genre Furstenspiegel™

atau sebagai dongeng binatang, artikel ini
menekankan penerimaan teks abad pertengahan yang kompleks dan bervariasi,
yang sering diabaikan.”

Versi Arab Kalila wa Dimna yang diterjemahkan dan disusun oleh Ibn al-
Mugqaffa’ tidak hanya meneruskan inti cerita dari sumber aslinya yang berbahasa
Pahlawi (Persia Tengah), tetapi juga memberikan tambahan naratif yang signifikan,
yakni adegan pengadilan Dimna. Penambahan ini memperkaya dimensi moral dan
politik cerita. Dalam adegan tersebut, Dimna tokoh cerdik namun licik

memanfaatkan kemampuan retorikanya untuk membela diri secara manipulatif,

bahkan sampai pada titik hampir menggagalkan tuduhan yang diarahkan

% Ali Hamza, "Menguak Petuah-Petuah Moral Ibn al-Mugqaffa serta Relevansinya dalam
Kehidupan (Telaah Terhadap Kitab al-Adab al-Shaghir wa al-Adab al-Kabir)," Al-Qisthu: Jurnal
Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 7 (Juli 2012): hlm 27

% Furstenspiegel adalah karya sastra yang ditulis untuk memberikan panduan atau nasihat
moral, etis, dan praktis kepada para penguasa seperti raja, pangeran, atau khalifah dalam
menjalankan pemerintahan secara adil, bijak, dan religius. Lihat Matthew L. Keegan., him. 13

%5 Matthew L. Keegan, “Elsewhere Lies Its Meaning: The Vagaries of Kalila and Dimna’s
Reception,” Poetica 52 (2021), him.13



51
kepadanya. Ia tidak ragu menyudutkan para pengkritiknya melalui argumen-
argumen yang meyakinkan namun menyesatkan, sehingga menggambarkan
bagaimana kecerdasan tanpa moralitas dapat menjadi senjata berbahaya, terutama
dalam konteks kekuasaan dan keadilan.’® Terjemahan Kalila wa dimna berkaitan erat
dengan kebutuhan khalifah Abbasiyah awal dalam membentuk kepemimpinan yang
adil dan cerdas. Cerita tentang Dimna menjadi semacam nasihat terselubung bagi
para pemimpin, bahwa kecerdikan tanpa moralitas bisa menjadi ancaman
kekuasaan, dan bahwa retorika tidak boleh menggantikan kebenaran.

Gerakan penerjemahan yang dimotori oleh tokoh-tokoh seperti Ibn al-
Mugaffa’ dalam bidang sastra dan etika pemerintahan menjadi landasan awal yang
memperluas cakupan intelektual Abbasiyah, termasuk dalam ranah ilmu kedokteran
dan sains. Seiring berkembangnya patronase®’ ilmiah dari para khalifah, muncul
tokoh-tokoh terkemuka di bidang medis yang mewarisi semangat penerjemahan
dan pengembangan ilmu pengetahuan tersebut. Yuhanna ibn Masawayh (777857
M) merupakan seorang tokoh medis terkemuka pada masa Abbasiyah yang
berperan penting dalam perkembangan ilmu kedokteran Islam. Ia dikenal sebagai
dokter istana yang melayani empat khalifah Abbasiyah, yang menunjukkan
tingginya kepercayaan dan reputasinya dalam dunia medis saat itu. Selain praktik
medis, Yuhanna juga merupakan penulis produktif yang menghasilkan banyak

98

karya dalam bidang kesehatan dan pengobatan.”® Keberadaan tokoh seperti

% Ibid., hlm 17

97 Patronase bisa diartikan sebagai perlindungan dan dukungan dari penguasa terhadap para
ilmuwan, seniman, atau penerjemah untuk memungkinkan mereka berkarya, seperti yang terjadi
pada masa Kekhalifahan Abbasiyah. Lihat ""patronase", Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI)

%8 Mark will, Ibid.,hlm 123



52
Yuhanna ibn Masawayh juga tidak dapat dilepaskan dari fondasi intelektual yang
telah diletakkan sejak masa Khalifah Al-Manshur, yang menginisiasi gerakan
penerjemahan besar-besaran sebagai bagian dari visi kultural dan ilmiahnya.
Meskipun Yuhanna berkarya beberapa dekade setelah masa Al-Manshur,
kemunculannya sebagai dokter istana dan pendidik generasi penerjemah seperti
Hunayn ibn Ishaq merupakan hasil langsung dari iklim intelektual yang mulai
dibentuk pada masa Al-Manshur khususnya melalui pendirian lembaga-lembaga
ilmu pengetahuan dan kebijakan penerjemahan teks-teks Yunani, Persia, dan India
ke dalam bahasa Arab. Dengan demikian, Yuhanna ibn Masawayh menjadi salah
satu mata rantai penting yang menghubungkan visi awal Al-Manshur dengan
puncak kejayaan tradisi ilmiah Dinasti Abbasiyah.

Sebelum munculnya tokoh-tokoh seperti Yuhanna ibn Masawayh dalam
bidang kedokteran, gerakan penerjemahan telah lebih dahulu dimatangkan oleh
para penerjemah generasi awal yang bekerja langsung di bawah arahan Khalifah
Al-Mansur. Di antara mereka, Yuhanna ibn al-Bitriq dan jurjis (George) Ibn
Bakhtisyu. menempati posisi penting sebagai pelopor dalam mentransfer ilmu
pengetahuan Yunani dan Suryani ke dalam bahasa Arab.

Yuhanna Ibn Al-Bitriq merupakan salah satu tokoh awal dalam Gerakan
Penerjemahan yang dipelopori oleh Khalifah Al-Mansur pada masa Dinasti
Abbasiyah. Penunjukannya secara langsung oleh khalifah menunjukkan bahwa
proses penerjemahan pada periode ini bukanlah aktivitas individu semata,
melainkan bagian dari proyek intelektual yang dirancang secara resmi oleh negara.

Sebagai salah satu penerjemah generasi pertama, Yuhanna ibn al-Bitriq berperan



53
penting dalam menerjemahkan teks-teks ilmiah dan filosofis dari bahasa Yunani
dan Suryani ke dalam bahasa Arab, sehingga membuka akses pengetahuan asing
bagi dunia Islam. Hal ini juga mencerminkan keseriusan Al-Mansur dalam
membangun basis ilmu pengetahuan melalui akuisisi dan penerjemahan warisan
intelektual dari peradaban sebelumnya. *°

Pada tahun 765 M, Khalifah Al-Manshur penguasa kedua Dinasti Abbasiyah
mengalami gangguan kesehatan yang tidak berhasil disembuhkan oleh para tabib
istana. Karena itu, ia memanggil Jurjish ibn Bakhtisyu’ Georges, seorang dokter
Kristen beraliran Nestorian dan kepala rumah sakit Jundi-Syapur,'® yang saat itu
merupakan salah satu pusat medis paling maju di dunia Islam. Rumabh sakit ini tidak
hanya berfungsi sebagai tempat penyembuhan, tetapi juga sebagai pusat pendidikan
kedokteran dan filsafat, yang telah berdiri sejak abad ke-6 pada masa pemerintahan
raja Persia Anusyirwan. Keilmuan yang berkembang di sana sangat dipengaruhi
oleh warisan tradisi intelektual Yunani, menunjukkan adanya kesinambungan
antara pengetahuan kuno dan praktik medis di dunia Islam awal. Peristiwa ini
sekaligus menegaskan pentingnya lembaga-lembaga ilmiah pra-Islam dan
kontribusi komunitas non-Muslim dalam proses awal transfer ilmu pengetahuan ke

dunia Arab, khususnya dalam bidang kedokteran.'*!

9 Mark Will, Ibid., him.123-124

190 Jundi-Syapur adalah kota di Persia Barat (kini Khuzestan, Iran), dikenal sebagai pusat
pendidikan dan kedokteran yang didirikan pada abad ke-6 dan menggabungkan tradisi ilmiah
Yunani, Persia, dan India. Lihat Philp K Hitti., hlm 384

01philiph K hitti, History of the Arabs_( Rujukan Induk dan Paling Otoritatif tentang
Sejarah Peradaban Islam,) Jakarta PT Serambi [lmu Semesta., him 384



54
2.4 Gerakan Penerjemahan pada masa Khalifah Al-Mahdi dan Al-Hadi (775-

786 M)

2.4.1 Peran Dukungan Khalifah Al-Mahdi terhadap Gerakan Penerjemahan

Al-Mahdi, yang memiliki nama lengkap Muhammad bin Abdullah Al-
Manshur bin Muhammad bin Ali Al-Abbasi, atau dikenal juga dengan gelar Abu
Abdullah Al-Mahdi Billah, merupakan salah satu khalifah Dinasti Abbasiyah yang
memerintah di Irak setelah wafatnya ayahnya, Khalifah Abu Ja'far Al-Manshur,
pada tahun 158 H. Ia lahir di Hamimah, wilayah Asy-Syarah, dan sejak muda telah
dipersiapkan untuk menjadi penerus tahta. Sebagai bentuk persiapan, Al-Mahdi
bahkan pernah dipercaya memimpin pasukan ke Khurasan pada usia 15 tahun,
menunjukkan  kepercayaan  besar sang ayah terhadap kemampuan
kepemimpinannya.'®> Al-Mahdi dikenal sebagai pemimpin yang baik, dicintai
rakyatnya, dermawan, dan suka mendengarkan keluhan. Ia adalah khalifah pertama
yang diarak dengan pedang terhunus dan busur panah, serta khalifah pertama yang
bermain Ash-Shawalijah.'%

Masa kekhalifahan Al-Mahdi dikenal lebih terbuka dan toleran dibandingkan
masa pendahulunya, Al-Manshur, yang cenderung represif terhadap kelompok
oposisi. Jika pada masa Al-Manshur banyak warga sipil mengalami intimidasi dan

penindasan politik, maka Al-Mahdi justru menunjukkan pendekatan yang lebih

102 Syaikh Muhammad al-Khudari, Ibid, hlm 133

103 Lihat Muhammad al-Khudari, Bangkit dan Runtuhnya Khilafah Abbasiyah, terj. Tim
Penerjemah (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2021), hlm. 133. Dalam buku ini disebutkan bahwa
menurut Al-Azhari dalam At-Tahdzib, Ash-Shawalijah, merupakan jamak dari shaulaj, Ash-
Shaulajan adalah permainan yang menggunakan tongkat bengkok untuk memukul bola dari atas
kuda, mirip dengan permainan polo, dan berasal dari kata Persia shaulaj yang berarti tongkat
melengkung.



55
lunak. Stabilitas politik yang semakin kuat serta meredupnya ancaman dari
kelompok Syiah membuat pemerintahan tidak lagi menerapkan pengamanan
ekstrem seperti sebelumnya. Sebagai bentuk rekonsiliasi, Al-Mahdi memerintahkan
pembebasan para tahanan politik yang ditangkap pada masa ayahnya, kecuali
mereka yang terlibat dalam kejahatan berat seperti pembunuhan atau perampokan.
Di antara tokoh penting yang dibebaskan adalah Ya'qub bin Dawud, yang kemudian
dikenal memiliki peran tersendiri dalam lingkungan istana.!

Perubahan Elit Penguasa Pada masa pemerintahan Khalifah Al-Mahdi, mulai
muncul kelompok-kelompok sosial dan politik baru yang secara bertahap
menantang dominasi tradisional keluarga Abbasiyah dan kekuatan militer
Khurasani dalam struktur kekuasaan.'® Pada masa Khalifah Al-Mahdi, mulai
muncul orang-orang atau kelompok baru yang ikut berpengaruh dalam
pemerintahan. Mereka perlahan-lahan mulai mengambil peran yang sebelumnya
hanya dikuasai oleh keluarga Abbasiyah dan tentara Khurasani. Artinya, kekuasaan
tidak lagi hanya berada di tangan satu kelompok saja, tetapi mulai terbagi ke
kelompok lain yang juga punya kekuatan politik dan sosial. Perubahan dalam
struktur kekuasaan ini membuka ruang bagi kemunculan aktor-aktor baru dalam
pemerintahan, salah satunya adalah kelompok birokrat atau kuttab, yang kemudian
memainkan peran penting dalam dinamika politik Abbasiyah.

Kebangkitan Birokrasi Kutfab Pada masa ini, birokrasi sekretariat negara

kuttab mulai muncul sebagai kekuatan politik yang berpengaruh untuk pertama

194 1bid, hlm 135
195 Hugh Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates: The Islamic Near East from
the Sixth to the Eleventh Century, 2nd ed. (Harlow: Pearson Education Limited, 2004), hlm. 101



56
kalinya, dengan banyak anggotanya berasal dari keturunan Iran. Salah satu
kelompok yang paling menonjol adalah keluarga Barmakid,'®® yang memimpin
peran di kalangan kuttab. Keluarga ini memiliki latar belakang sebagai penjaga kuil
Buddha di Balkh sebelum masuk Islam. Tokoh pentingnya, Khalid ibn Barmak,
memainkan peran besar dalam mendukung dan menyukseskan Revolusi
Abbasiyah.!?’

Al-Mahdi, memerintahkan penerjemahan karya Aristoteles 7opik ke dalam
bahasa Arab. Terjemahan pertama dilakukan sekitar tahun 782 M oleh patriark
Nestorian, Timotius I, yang memanfaatkan sumber-sumber berbahasa Suriah dan
Yunani. Karya ini kemudian diterjemahkan ulang beberapa kali demi mencapai
akurasi yang lebih tinggi, menandakan pentingnya naskah tersebut pada masa itu.
Bukti utama mengenai penugasan penerjemahan ini berasal dari surat-surat yang
ditulis langsung oleh Timotius 1.1 Upaya penerjemahan ulang berulang kali
menandakan bahwa naskah ini dianggap penting dan perlu disampaikan seakurat
mungkin, mencerminkan tingginya nilai filsafat Yunani dalam tradisi ilmiah Islam
saat itu.

Pemilihan untuk menerjemahkan 7opik, meskipun merupakan karya logika
yang sulit, bukan semata-mata karena posisinya dalam kurikulum, melainkan
karena isinya dianggap relevan dengan kebutuhan masyarakat Islam pada masa

Khalifah Al-Mahdi. Topik mengajarkan seni dialektika (jadal), yakni metode

106 Keluarga Barmakid adalah salah satu keluarga paling berpengaruh dalam sejarah awal
Dinasti Abbasiyah, terutama pada abad ke-8 M. Mereka dikenal sebagai keluarga birokrat dan
pelindung ilmu pengetahuan yang memainkan peran penting dalam pemerintahan dan kebudayaan
Islam, khususnya pada masa Khalifah al-Mahdi dan Harun al-Rasyid. Lihat, /bid 101-102

197 Ibid, hlm 101

198 Dimitri Gutas, Ibid, hlm 61



57
berdebat secara sistematis berdasarkan keyakinan umum, yang sangat dibutuhkan
dalam konteks sosial dan politik saat itu. Kebutuhan terhadap disiplin ini berakar
dari ideologi kekaisaran yang dibangun oleh pendahulu al-Mahdi, yakni al-Mansur,
yang menempatkan 'Abbasiyah sebagai penerus sah kerajaan-kerajaan besar
sebelumnya. Salah satu aspek penting dari ideologi tersebut adalah pembentukan
persemakmuran warga Muslim dengan hak yang setara, sebuah prinsip yang
sebelumnya telah dirintis oleh Khalifah Umayyah, 'Umar I1.'%

Pada tahap awal gerakan penerjemahan di dunia Islam, belum tersedia
penerjemah profesional yang benar-benar menguasai bahasa Yunani dan Arab
secara akademik. Karena itu, tokoh-tokoh seperti Khalifah Al-Mahdi terpaksa
meminta bantuan tokoh agama dari komunitas Kristen Timur seperti Patriark
Nestorian Timotius I, untuk menerjemahkan teks penting seperti Topik karya
Aristoteles. Ini menunjukkan bahwa proses awal sangat bergantung pada jaringan
intelektual non-Muslim, terutama komunitas Kristen berbahasa Suryani.

Seiring dengan berkembangnya tradisi intelektual dan filsafat dalam dunia
Islam, permintaan terhadap teks-teks Yunani yang diterjemahkan ke dalam bahasa
Arab semakin meningkat, yang berarti bahwa dorongan penerjemahan datang dari
dalam masyarakat Arab-Muslim sendiri, bukan karena minat Yunani terhadap
bahasa Arab. Permintaan ini menyebabkan terburu-burunya penerjemahan,
sehingga hasilnya kadang kurang berkualitas dalam segi bahasa, meskipun makna
atau isi ilmiahnya tetap bisa dipahami. Contohnya, Yahya ibn al-Bitriq, salah satu

penerjemah awal, dikenal kurang baik dalam menyusun kalimat dalam bahasa Arab,

19 Dimitri Gutas, Ibid, hlm 62



58
meskipun pemahamannya terhadap teks Yunani cukup akurat. Karena itu, tokoh
Arab seperti al-Kindi kemudian sering kali memperbaiki gaya dan struktur bahasa
Arab dalam terjemahan-terjemahan tersebut, agar dapat digunakan dengan lebih
baik dalam konteks ilmiah dan akademik oleh kalangan Muslim, pada masa awal
gerakan penerjemahan, keterbatasan sumber daya manusia menyebabkan kualitas
linguistik terjemahan kurang baik, namun permintaan intelektual yang tinggi
mendorong terbentuknya tradisi penerjemahan yang semakin matang, dengan
kolaborasi antara penerjemah non-Muslim dan editor Muslim seperti al-Kindi.'!°

Gerakan penerjemahan yang awalnya digagas oleh Al-Mansur untuk tujuan
administratif dan ilmiah, kemudian diperluas oleh Al-Mahdi sebagai respons
terhadap tantangan sosial dan politik yang muncul akibat gelombang konversi
besar-besaran. Menurut laporan sejarah dari Al-Abbari, Al-Mahdi mencurahkan
upaya besar untuk memerangi bid‘ah dan kemurtadan, seperti Manikheisme,
Bardesanisme, dan Marcionisme, yang mulai menyebar luas pada masanya,
terutama melalui penerjemahan teks-teks mereka dari bahasa Persia dan Pahlavi ke
dalam bahasa Arab. Sebagai langkah strategis, al-Mahdi menjadi khalifah pertama
yang memerintahkan para teolog dialektika (al-jadal) untuk menulis karya
bantahan terhadap ajaran-ajaran sesat tersebut, dengan tujuan membekali umat
Islam dengan argumen rasional dan bukti-bukti kuat guna melawan penentang serta
menjelaskan kebenaran kepada mereka yang masih ragu.!'!!

Prioritas dalam kegiatan penerjemahan lebih diarahkan pada teks-teks yang

bernilai ilmiah dan praktis seperti filsafat, kedokteran, astronomi, dan matematika,

110 Dimitri Gutas, Ibid., hlm 137
U Dimitri Gutas, Ibid, hlm 64-65



59
sementara karya sastra seperti puisi dan drama dianggap kurang memberikan
kontribusi nyata sehingga tidak menjadi fokus utama. Gerakan penerjemahan ini
memberikan dampak besar terhadap kemajuan ilmu pengetahuan di dunia Islam,
serta turut berperan dalam melahirkan ilmuwan terkemuka seperti Al-Fazari dalam

112

bidang astronomi.’' ' teks-teks dalam bidang filsafat, kedokteran, astronomi, dan

matematika lebih diprioritaskan untuk diterjemahkan karena dapat langsung mendukung
perkembangan ilmu pengetahuan, administrasi negara, dan kemajuan teknologi.
Sebaliknya, karya sastra seperti puisi dan drama dipandang kurang bermanfaat
secara praktis dalam konteks pembangunan ilmu dan pemerintahan, sehingga
penerjemahannya tidak menjadi prioritas. Akibat dari kebijakan selektif ini, lahirlah
tokoh-tokoh ilmuwan besar seperti Al-Fazari, yang dikenal dalam bidang
astronomi, sebagai hasil langsung dari akses terhadap karya-karya ilmiah asing
yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Hal ini mencerminkan bagaimana
prioritas penerjemahan memengaruhi arah perkembangan intelektual di dunia

Islam.

2.4.2 Keberlanjutan Gerakan Penerjemahan pada Masa Khalifah Al-Hadi
Khalifah Al-Hadi adalah khalifah keempat dari Dinasti Abbasiyah yang

memerintah dalam waktu singkat, yaitu pada tahun 170 H/ 786 M hingga 170 H /

787 M. Ia merupakan putra dari Khalifah Al-Mahdi dan kakak dari Khalifah Harun

Al-Rasyid. Meski masa pemerintahannya sangat singkat, namun ia tetap tercatat

12 Aris Setiawan dan Nuryuana Dwi Wulandari, Perkembangan Ilmu Pengetahuan pada
Masa-Masa Keemasan Dinasti Abbasiyah: Gerakan Penerjemahan, Perpustakaan dan
Observatorium, Jurnal Baksooka 1, no. 2 (November 2023). , hlm 97



60
dalam sejarah Abbasiyah sebagai bagian dari kelanjutan dinasti dan pemerintahan
yang terstruktur.!'> Sebagai putra Khalifah Al-Mahdi dan kakak dari Harun al-
Rasyid, ia melanjutkan estafet kepemimpinan yang sudah dibangun sebelumnya.
Meskipun pemerintahannya singkat, eksistensinya menunjukkan bahwa struktur
kekhalifahan Abbasiyah tetap berjalan dan memiliki sistem suksesi yang
terorganisir.

Khayzuran adalah seorang mantan budak dari Yaman yang menjadi istri
Khalifah Al-Mahdi. Setelah menjadi permaisuri, ia memiliki pengaruh besar dalam
pemerintahan, terutama dalam urusan penunjukan pewaris takhta. Ia mendorong
agar kedua putranya, Musa Al-Hadi dan Harun Al-Rasyid, mendapatkan posisi
penting. Namun, ketika Musa Al-Hadi naik takhta, ia menolak campur tangan
ibunya dalam pemerintahan, yang menyebabkan hubungan mereka memburuk.
Pada tahun 786 M, Hadi bahkan berencana untuk mencopot Harun dari posisi
sebagai calon pengganti dan menunjuk putranya sendiri, Ja’far. Namun sebelum
rencana itu terlaksana, Hadi meninggal secara mendadak. Ada yang menyebut ia
wafat karena sakit, tetapi ada juga yang mencurigai bahwa Khayzuran terlibat

dalam kematiannya dengan cara meracuninya.''*

2.5 Perkembangan Gerakan Penerjemahan Pada Masa Khalifah Harun Ar-
Rasyid (786-809 M)
Nama lengkap Harun Ar-Rasyid adalah Harun Ar-Rasyid bin Muhammad

Al-Mahdi bin Abdullah Al-Manshur bin Muhammad bin Ali bin Abdullah bin Al-

113 Syaikh Muhammad Al-Khudari, /bid, hlm 152
114 Hugh Kennedy, /bid, hlm 111



61
Abbas bin Abdul Muthalib, Abu Ja'far. Beliau dilahirkan di kota Rayy, yang
sekarang merupakan bagian dari Teheran, Iran. Waktu kelahirannya tercatat pada
tanggal ketiga terakhir di bulan Dzulhijjah tahun 150 H.'"> Harun Ar-Rasyid
diangkat menjadi khalifah setelah wafat saudaranya Al-Hadi, menjabat resmi
sebagai khalifah ke 5 Dinasti Abbasiyah pada bulan Rabiul Awwal 170H di usia 25
tahun.!®
Peralihan kekuasaan dari Khalifah Al-Hadi ke Harun Al-Rasyid terjadi secara
mendadak dan misterius, karena kematian Al-Hadi pada malam itu masih belum
jelas penyebab pastinya. Harun Al-Rasyid kebetulan sedang berada di istana yang
sama. Ibunya, Khayzuran, segera bertindak cepat dengan membebaskan Yahya bin
Khalid dari penjara. Yahya kemudian menemui Harun, membangunkannya, dan
memberitahu bahwa ia sekarang menjadi khalifah. Atas nasihat Yahya, Harun
segera pergi ke Baghdad untuk mengumumkan pengangkatannya kepada para
gubernur. Sementara itu, Ja'far putra Al-Hadi yang sebelumnya sempat diakui
sebagai calon penerus dipaksa untuk mundur dan melepaskan haknya atas takhta.!'!’
Sejak Kecil Harun Ar-Rasyid menerima pendidikan istana yang luar biasa,
yang secara fundamental membentuk pandangan dunianya dan kecintaannya pada
ilmu. Guru-guru Harun Al-Rasyid adalah para pakar terbaik di bidangnya masing-
masing. la belajar sastra, ilmu Al-Qur'an, hadis, sejarah, musik, serta ilmu

pemerintahan dan strategi militer. Proses pembentukan karakternya dipercepat

15 Siti Halimah dan Aninda Ika Shabrina, ‘“Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam
Kepemimpinan Khalifah Harun ar-Rasyid,” Ta'limuna: Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 1 (2022):
70.

116 Syaikh Muhammad al-Khudari, /bid, hlm. 163

7 Hugh Kennedy, Ibid, hlm 112



62
sejak usia dini ketika ia diserahkan ke bawah bimbingan Yahya bin Khalid dari
keluarga Barmaki, yang perannya jauh melampaui seorang guru biasa dan lebih
sebagai mentor politik serta figur ayah yang amat dihormati.!'® Keluarga Barmaki
sendiri bukanlah sekadar pejabat, melainkan sebuah keluarga bangsawan Persia
yang sangat berpengaruh dan berbudaya, yang mewarisi tradisi intelektual yang
mendalam dari pusat keilmuan pra-Islam di Balkh.!!" Berkat bimbingan yang dekat
dan terstruktur ini, keluarga Barmaki berhasil menumbuhkan rasa cinta yang
mendalam terhadap ilmu pengetahuan pada Al-Rasyid. Nilai inilah yang kemudian
menjadi dasar kebijakannya sebagai khalifah, yang ia wujudkan dengan mendirikan

lembaga legendaris seperti Bayt al-Hikmah.!?°

2.5.1 Dukungan Khalifah Harun Al-Rasyid Terhadap Gerakan Penerjemahan
Dinasti Abbasiyah menunjukkan komitmen kuat terhadap pengembangan ilmu

pengetahuan dan budaya dengan menjadikan bahasa Arab sebagai bahasa resmi
pemerintahan dan ilmu pengetahuan. Langkah ini tidak hanya memperkuat identitas
peradaban Islam, tetapi juga menjadi fondasi utama bagi gerakan penerjemahan
besar-besaran karya-karya asing ke dalam bahasa Arab. Salah satu tokoh kunci
dalam mendukung kebijakan ini adalah Khalifah Harun Al-Rasyid (150-193
H/766-809 M), yang dikenal sebagai pelindung seni, sastra, dan ilmu pengetahuan.
Di bawah kepemimpinannya, penggunaan bahasa Arab sebagai medium intelektual
mengalami puncak kejayaan, yang memungkinkan terbentuknya warisan ilmiah

dan budaya yang luas. Masa pemerintahan Harun Al-Rasyid secara umum dianggap

18 Andre Clot, Harun Al-Rasyid dan Dunia Seribu Satu Malam, diterjemahkan oleh Julich
Hanafi (Jakarta: Republika, 2021), hlm 42- 44.

19 Kevin van Bladel, The Bactrian Background of the Barmakids, hlm. 60.

120 Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture, him. 28



63
sebagai zaman keemasan peradaban Islam, ditandai oleh kemajuan pesat dalam
bidang ilmu, sastra, dan pembangunan institusi-institusi keilmuan seperti Bayt al-
Hikmah.'?!

penerjemah penting yang berperan besar pada masa Khalifah Harun Al-Rasyid.
sebagian besar berasal dari kalangan non-Muslim seperti dokter dan cendekiawan
Kristen Nestorian, memainkan peran sentral dalam mentransfer pengetahuan dari
bahasa Yunani, Suryani, dan Persia ke dalam bahasa Arab. Beberapa di antaranya

dapat dilihat dalam tabel berikut

Tabel 2.2 Nama-Nama Penerjemah pada Masa Khalifah Harun Ar-Rasyid

Nama Penerjemah Keterangan Bahasa/Sumber Asal
Terjemahan
Keluarga Bukhtishu Dinasti dokter Kristen Yunani (terutama
Nestorian dari Gundishapur; kedokteran)
berperan dalam penerjemahan
teks kedokteran
Yahya bin Patrick Penerjemah awal teks Yunani dan Suryani

(Yahya ibn al-Batriq) = kedokteran dan astronomi,
aktif di masa Harun Ar-Rasyid
Abdul Masih al-Naimi = Penerjemah dan pemikir Yunani (filsafat), melalui
Kristen Suriah; aktif sejak bahasa Suryani
akhir masa Harun Ar-Rasyid
hingga awal al-Ma’mun
Juris al-Qalyubi (Jurjis = Dokter dan penerjemah dari Yunani (medis) dan
ibn Bukhtishu) keluarga Bukhtishu, melayani | Suryani
beberapa khalifah Abbasiyah

Pada masa pemerintahan Khalifah Harun al-Rashid, Baghdad mengalami
transformasi menjadi pusat intelektual yang mendunia, di mana berbagai disiplin
ilmu berkembang pesat dan menarik perhatian para ilmuwan dari berbagai wilayah.

Keberhasilan ini tidak terjadi secara tiba-tiba, melainkan ditopang oleh situasi

121 Zulpina dan Muhammad Zaky Mawardie, Caliph Harun al Rashid's Policy on Arabic
Language Development During the Abbasid Period, Al-Hibru: Jurnal Ilmu Bahasa Arab dan
Pembelajarannya Vol. 1, No. 2 (Agustus 2024), him. 33



64
negara yang stabil baik secara militer maupun ekonomi selama lebih dari dua
dekade kekuasaannya. Selain itu, peran penting Harun Al-Rashid dalam
memajukan bahasa Arab sebagai bahasa ilmu pengetahuan dan administrasi turut
menjadi fondasi utama kemajuan ilmiah pada masa itu. Upaya ini mempermudah
akses terhadap ilmu pengetahuan dari berbagai sumber asing yang diterjemahkan
ke dalam bahasa Arab, serta mendorong lahirnya generasi intelektual Muslim yang
berpengaruh.'?? para khalifah Dinasti Abbasiyah memahami bahwa legitimasi
kekuasaan mereka sangat bergantung pada penguatan agama Islam, yang berpusat
pada Al-Qur'an dalam bahasa Arab. Oleh karena itu, mereka menempatkan bahasa
Arab bukan sekadar sebagai alat komunikasi, tetapi sebagai bagian inti dari identitas
keislaman dan simbol kekuasaan religius. Pentingnya bahasa Arab ini kemudian
meluas melampaui aspek keagamaan. Masyarakat non-Arab di wilayah kekuasaan
Abbasiyah justru lebih cepat menerima penggunaan bahasa Arab dibandingkan
dengan ajaran Islam itu sendiri. Artinya, bahasa Arab menjadi medium utama dalam
interaksi sosial, politik, dan intelektual, bahkan sebelum proses islamisasi
sepenuhnya berlangsung. Keadaan ini mengantar bahasa Arab menjadi bahasa
internasional yang digunakan dalam ilmu pengetahuan, administrasi, dan budaya
selama berabad-abad, mencerminkan statusnya sebagai bahasa peradaban Islam
global.!??

Pada masa pemerintahan Khalifah Harun Al-Rashid, ilmu sastra Arab
mengalami perkembangan yang sangat pesat dan menjadi salah satu bidang ilmu

yang menonjol. Hal ini tidak terlepas dari dukungan langsung sang khalifah

122 Ibid., hlm 34
123 Ibid., him 35



65
terhadap para cendekiawan dan penyair, baik melalui perlindungan politik,
penghargaan, maupun pemberian patronase (naungan finansial dan moral).
Dukungan ini menciptakan iklim intelektual yang kondusif, sehingga sastra tidak

hanya berkembang dari sisi kuantitas karya, tetapi juga kualitas bahasanya.!'?*

Pada periode ini pula muncul figur-figur terkemuka seperti, muncul para
tokoh penting dalam dunia kesusastraan Arab seperti Al-Asma’i, Al-Farra’, dan Al-
Kisa’i. Mereka dikenal sebagai ahli bahasa dan sastra yang menganggap dialek
Arab Badui (yang dianggap paling murni dan belum tercampur unsur asing) sebagai
model ideal untuk bahasa Arab. Dengan demikian, perkembangan sastra pada masa
ini tidak hanya menyangkut karya sastra seperti puisi, tetapi juga menyangkut upaya
pelestarian dan pemurnian bahasa Arab itu sendiri, menjadikan era Harun al-Rashid
sebagai salah satu masa keemasan dalam sejarah kesusastraan Arab. Perhatian
khalifah terhadap bidang sastra dan linguistik memberikan fondasi yang sangat
penting bagi keberhasilan gerakan penerjemahan yang berlangsung secara besar-
besaran di era ini.

Dukungan Harun Ar-Rasyid terhadap para cendekiawan seperti Al-Asma’i
125 gelain dikenal sebagai ahli zoologi dan filolog, juga memiliki peran penting

dalam pendidikan putra-putra khalifah, Al-Amin dan Al-Ma’mun. Hal ini

menunjukkan bahwa kompetensi linguistik dan literasi Arab menjadi bagian dari

124 Ibid., hlm 36

125 Nama Lengkapnya Abd Al-Malik ibn Quraib al-Asma‘i 740-828 M adalah seorang
cendekiawan dan filolog terkemuka dari mazhab tata bahasa Basrah, murid dari al-Khalil ibn Ahmad
dan Abu 'Amr ibn al-'Ala'. Ta juga dianggap sebagai pelopor dalam bidang zoologi Islam, dengan
karya-karya penting seperti Kitab al-Khail, Kitab al-1bil, dan Kitab Khalaq al-Insan yang membahas
anatomi hewan dan manusia. Meski asal-usulnya masih diperdebatkan antara Basrah dan Merv,
Lihat Pada Rima Hadijah, Biography of Al-Asma'’i.



66
strategi pendidikan elit intelektual Abbasiyah, yang nantinya akan mendukung
proyek-proyek besar seperti pendirian Bayt al-Hikmah di masa Al-Ma’mun.ia
berkiprah besar di lingkungan ilmiah Basrah. Ia dikenal di istana Khalifah Harun
Ar-Rashid dan menjadi guru bagi putra-putra khalifah, Al-Amin dan Al-Ma’mun.
Dukungan dari Barmakid menjadikannya tokoh yang dihormati dan sejahtera secara
ekonomi. Al-Asma’i wafat pada tahun 828 M, kemungkinan di Baghdad atau
Merv.!?® Di sisi lain, keberadaan Al-Farra’ dan Al-Kisa’i yang berasal dari mazhab
linguistik Kufah juga menunjukkan dinamika intelektual antar madrasah bahasa
yang memperkaya kajian gramatikal, sehingga hasil terjemahan menjadi lebih

presisi dan bernilai ilmiah tinggi.

Al Fara dan Al Kisa’i Keduanya terkenal sebagai ahli tata bahasa dari
sekolah Kufah. Mereka bersama Al-Asma'i berperan besar dalam kodifikasi dan
standarisasi bahasa Arab, terutama lewat kompetisi dan memuat sekolah Basra vs
Kufah. Imam Al-Kisai, yang memiliki nama lengkap Ali bin Hamzah bin Abdullah
bin Bahman bin Fairuz Al-Asadi, adalah salah satu tokoh penting dalam bidang
linguistik Arab klasik. Julukannya, "Al-Kisai," berasal dari peristiwa ketika ia
melaksanakan ihram dengan mengenakan kisa’ atau selendang, yang kemudian
menjadi penanda khas namanya. la diperkirakan lahir sekitar tahun 119 H dan wafat
pada tahun 189 H. Meskipun informasi mengenai kelahirannya tidak pasti,
kontribusinya terhadap perkembangan ilmu tata bahasa Arab dan pembacaan Al-

Qur’an menjadikannya sosok yang sangat dihormati di kalangan ulama Nahwu dan

126 Rima Hadijah, Biography of Al-Asma’i, diposting 14 Juni 2015,

https://hadijahrima.web.ugm.ac.id/biography-of-al-asmai/.



https://hadijahrima.web.ugm.ac.id/biography-of-al-asmai/

67
Qira’at. Sezaman dengannya, terdapat pula tokoh besar bernama Al-Farra’, yakni
Abu Zakariya’ Yahya ibn Ziyad, seorang ahli bahasa dari Kufah yang dikenal
karena sintesisnya antara pendekatan tata bahasa Basrah dan Kufah, serta
keterlibatannya dalam penyusunan teori gramatikal Arab yang mendalam,
menjadikannya figur sentral dalam tradisi filologi Arab.'”’” Dengan demikian,
perkembangan kesusastraan dan ilmu bahasa Arab pada masa Harun ar-Rasyid
bukan hanya merupakan kemajuan tersendiri dalam dunia keilmuan Islam, tetapi
juga berfungsi sebagai pondasi linguistik yang mendukung kelancaran dan kualitas
gerakan penerjemahan. Dukungan terhadap para filolog dan ahli tata bahasa
menjadi salah satu bentuk strategi kultural Abbasiyah untuk menyerap,
menyesuaikan, dan menyebarkan ilmu-ilmu asing dalam koridor bahasa Arab yang
unggul dan ilmiah.

Kebijakan Al-Mansur dalam mengadopsi elemen-elemen ideologi kekaisaran
Persia, khususnya Sasanian, tidak berhenti pada masa pemerintahannya saja,
melainkan diteruskan oleh para penerusnya, termasuk Khalifah Harun Al-Rasyid.
Pengaruh kuat para pejabat Persia yang telah dimulai sejak masa Al-Mansur tetap
terpelihara, bahkan semakin kuat dalam pemerintahan Harun. Keluarga Barmakid,
misalnya, memainkan peran yang sangat dominan sebagai administrator, penasehat,
dan pelaksana kebijakan kekhalifahan. Loyalitas dan kecakapan mereka dalam
mengelola pemerintahan menunjukkan bahwa visi Al-Mansur tentang pentingnya

kontribusi elemen Persia terbukti berhasil dalam memperkuat birokrasi Abbasiyah.

127 Mohammed Abdullah Hussein dan Dr. Mohammed Ahmed Mosleh, Disagreement of
Al-Imam Al-Kisai (d. 189 A.H) to His Sheikh Al-Imam Hamza (d. 156 A.H), and Its Impact on the
Criticism Directed to Them — A Comparative Study, Islamic Sciences Journal (ISJ), Vol. 10, No. 3
(2019), him. 268



68
Namun, puncak dari pengaruh ini justru terjadi pada masa Harun Al-Rasyid, yang
kemudian berakhir secara tragis ketika Harun memutuskan untuk menyingkirkan
keluarga Barmakid pada tahun 803 M tindakan yang menandai akhir dari satu era
dominasi Persia di istana Abbasiyah.'?

Masa pemerintahan Khalifah Harun Al-Rasyid mewariskan fondasi
kemakmuran bagi rakyatnya sekaligus menandai puncak perkembangan
kebudayaan dan berbagai cabang keilmuan. Kemajuan intelektual ini secara
signifikan ditopang oleh berlanjutnya gerakan penerjemahan literatur kuno dari
peradaban Yunani, Suriah, Iran, dan Sansekerta, yang dipelopori oleh tokoh-tokoh
seperti keluarga Bakhtisyu,'?’ Yahya bin Patrick, dan Abdul Masih al-Naimi. '3°

Yahya bin Patrick atau lebih dikenal sebagai Yahya ibn Al-Bitriq Wafat sekitar
806 M adalah seorang sarjana dan penerjemah Suriah yang berperan penting dalam
awal gerakan penerjemah teks Yunani ke dalam bahasa Arab. Ia dikenal sebagai
salah satu pionir dalam penerjemahan ilmiah, khususnya dalam bidang kedokteran,
astronomi, dan filsafat.!’! Yahya ibn Al-Bitriq merupakan salah satu penerjemah
utama pada masa Harun Ar-Rasyid, meskipun aktivitas penerjemahnya dimulai
sejak era Al-Manshur dan berlanjut hingga masa Al-Ma'mun.

Selain yahya Ibn Al-Batriq, tokoh yang tercatat sebagai penerjemah penting

pada masa pemerintahan Abbasiyah, khususnya di era Khalifah Harun Al-Rasyid.

128 Dimitri Gutas, Ibid.,hlm 53

129 Keluarga Bukhtishu adalah dinasti dokter Kristen Nestorian dari Gundishapur yang
melayani khalifah Abbasiyah sejak abad ke-8. Tokoh utamanya pada masa Harun al-Rasyid, Jibril
ibn Bukhtishu, menjadi dokter pribadi khalifah dan berperan dalam penerjemahan serta
pengembangan ilmu kedokteran Yunani.Lihat, Philip K Hitti,/bid.,hlm 385

130 Fadhlurrahman dan Abd. Rachman Assegaf, “Peran Harun al-Rasyid terhadap Pendidikan
Islam di Era Daulah Abbasiah,” Kalimah: Jurnal Studi Agama-Agama dan Pemikiran Islam 17, no.
2 (2019) hlm 187

131 Philiph K Hitti, /bid., hlm 387



69
Adalah Abdul Masih Al-Naimi Ia berasal dari komunitas Kristen Nestorian Suriah
dan dikenal berperan dalam gerakan penerjemahan besar-besaran naskah-naskah
Yunani dan bahasa asing lain ke dalam bahasa Arab yang berlangsung di Bagdad.'?
Mereka bekerja bersama para ulama dan ilmuwan seperti Hunayn ibn Ishaq, dan
para penerjemah Kristen lain yang memiliki kompetensi dalam bidang bahasa
Yunani, Suryani, dan Arab.

Ia juga mendirikan berbagai lembaga pendidikan dan pusat intelektual seperti
Baitul Hikmah atau Rumah Kebijaksanaan, yang tidak hanya berfungsi sebagai
perpustakaan dan pusat penerjemahan, tetapi juga menjadi tempat pertukaran ilmu
pengetahuan lintas budaya. Selain itu, berkembang pula institusi-institusi seperti
kuttab atau maktab, toko-toko buku, majelis sastra, dan perpustakaan yang tersebar
di berbagai wilayah kekhalifahan. Dalam membentuk sistem pendidikan, Harun Ar-
Rasyid mendorong prinsip-prinsip multikulturalisme dengan menjunjung tinggi
nilai toleransi, keterbukaan, kesetaraan, dan kebebasan ilmiah, sehingga
menjadikan lingkungan intelektual pada masanya inklusif dan progresif.'*

Pada masa pemerintahan Khalifah Harun ar-Rasyid, perhatian terhadap kaum
intelektual sangat menonjol. Ia dikenal sebagai pemimpin yang dermawan,
memberikan penghargaan dan hadiah melimpah kepada para ilmuwan, sarjana, dan
ahli di berbagai bidang, yang pada gilirannya mendorong semangat dan
produktivitas kalangan terpelajar di dunia Islam. Salah satu aspek penting dalam

perkembangan intelektual pada masa ini adalah pengenalan dan pemanfaatan

132 Fadhlurahman, Op.Cit., him 187
133 Manshuruddin, Pemikiran Pendidikan Islam pada Masa Khalifah Harun ar-Rasyid,
Jurnal llmiah Al-Hadi, Vol. 7, No. 2 (2022), him. 1



70
teknologi kertas dari Cina, yang difasilitasi oleh Harun. Produksi kertas yang lebih
murah dan praktis dibandingkan dengan bahan sebelumnya memungkinkan
penyebaran ilmu pengetahuan secara luas. Hal ini turut mendorong pertumbuhan
toko-toko buku dan kegiatan penulisan, terutama setelah didirikannya pabrik kertas
pertama di Baghdad pada tahun 794-795 M.!34

Sebelum munculnya kekhalifahan Islam, sebagian karya-karya Yunani telah
diterjemahkan ke dalam bahasa Suryani oleh komunitas Kristen Timur. Namun,
terjemahan-terjemahan ini terbatas, baik dari segi jumlah maupun cakupan
bidangnya lebih banyak berfokus pada teologi dan sedikit pada ilmu eksakta. Selain
itu, kualitasnya pun belum memenuhi standar ilmiah tinggi yang kemudian
ditetapkan oleh para pelindung ilmu pengetahuan di bawah Dinasti Abbasiyah.
Untuk menjawab tuntutan baru dari para patron Abbasiyah yang menginginkan
terjemahan yang akurat, luas, dan bergaya ilmiah, para penerjemah terpaksa
meningkatkan kompetensinya, terutama dalam penguasaan bahasa Yunani dan ilmu
yang dikandung teks tersebut. Mereka harus melampaui kemampuan para
cendekiawan Suryani sebelumnya, baik dalam pemahaman maupun dalam metode

penerjemahan.'¥

Seiring meningkatnya kebutuhan dan kualitas yang diharapkan, penerjemahan
berubah menjadi profesi elit yang sangat menguntungkan secara finansial.
Contohnya, keluarga Banu Musa yang merupakan patron ilmu penting pada masa

itu membayar hingga 500 dinar emas per bulan kepada para penerjemah, yang

134 Manshuruddin, 7bid.,hlm.3
135 Dimitri Gutas, Ibid., him. 138



71
nilainya sangat besar bahkan dalam konteks ekonomi masa kini. Insentif sebesar ini
menarik banyak orang berbakat untuk terjun ke dunia penerjemahan, mendorong
profesionalisasi dan persaingan kualitas di antara para penerjemah, serta
mempercepat perkembangan keilmuan dalam dunia Islam. '3

Sebelum wafatnya Harun Ar-Rasyid pada tahun 809 M, meninggalkan wasiat
agar takhta kekhalifahan diwariskan terlebih dahulu kepada putranya, Al-Amin, dan
setelahnya dilanjutkan oleh saudaranya, Al-Makmun. Al-Amin lahir pada tahun
787 M dari seorang Ibu bernama Zubaidah, yang merupakan wanita bangsawan dari
Bani Hasyim, yang menjadikannya memiliki kedudukan lebih tinggi secara sosial
dan politik. Sementara itu, Al-Makmun sebenarnya lahir enam bulan lebih awal dari
Al-Amin, namun karena ibunya adalah seorang hamba sahaya, posisinya dianggap
lebih rendah dalam struktur kekuasaan saat itu.'*’

Perebutan kekuasaan dalam sistem monarki kerap terjadi saat pergantian
khalifah di lingkungan keluarga Abbasiyah. Konflik ini biasanya muncul karena
adanya pihak-pihak dalam keluarga yang merasa tidak mendapatkan bagian dalam
kekhalifahan atau karena ketidakpuasan terhadap kepemimpinan khalifah di
wilayah tertentu. Salah satu kesalahan besar yang terjadi pada masa Dinasti
Abbasiyah adalah kebijakan mengangkat lebih dari satu putra mahkota dalam satu
masa pemerintahan. Keputusan ini justru menjadi sumber kekacauan dan bencana
di kemudian hari, karena meskipun sudah terbukti merugikan dari pengalaman
sebelumnya, para khalifah tetap meniru pola suksesi yang dijalankan oleh

pendahulu mereka. Ironisnya, para khalifah setelahnya pun tidak mengambil

136 Dimitri Gutas, Ibid., him. 138
137 Muhammad Al-Khudari, 7bid hlm 260



72
pelajaran dari peristiwa-peristiwa tersebut. Pengangkatan lebih dari satu calon
penerus sering kali menimbulkan kerusuhan dalam sistem kekuasaan, terutama
ketika seorang khalifah berupaya menyingkirkan putra mahkota dari garis
keturunan saudaranya demi mengangkat anaknya sendiri. Dengan sikap egois dan
mementingkan dinasti pribadi, para penguasa sering mengingkari sumpah dan janji
yang seharusnya mereka pegang teguh, sehingga menyebabkan pertikaian internal
dan melemahnya struktur kekhalifahan itu sendiri sebagaimana tampak dalam peran
Al-Fadhl ibn Rabi', yang menutupi pengkhianatannya terhadap wasiat Harun al-
Rasyid demi mempertahankan kekuasaan Al-Amin dan mendorong konflik
berdarah antara dua putra khalifah.!®

Al-Fadhl bin Ar-Rabi' melakukan pelanggaran serius terhadap sumpah
setianya kepada Al-Makmun karena diliputi ketakutan akan kehilangan kekuasaan
jika Al-Makmun naik menjadi khalifah. Meskipun Al-Amin sebenarnya berniat
mematuhi wasiat ayahnya, Harun al-Rasyid, yang menetapkan Al-Makmun sebagai
penerus, Al-Fadhl justru memanfaatkan posisinya untuk memengaruhi keputusan
Al-Amin. Ia mendorong Al-Amin untuk mempertahankan kekhalifahan dan
mengangkat putranya sendiri sebagai putra mahkota. Lebih jauh, Al-Fadhl juga
menyebarkan seruan pembaiatan untuk Musa, putra Al-Amin, ke seluruh pejabat,
sebagai upaya mengukuhkan kekuasaan Al-Amin dan menyingkirkan hak Al-
Makmun secara perlahan.'*® Setelah memperoleh baiat dari para pendukungnya,

Muhammad Al-Amin berniat untuk memberhentikan saudaranya, Al-Qasim Al-

138 Mulia Safira, Kepemimpinan Putra Mahkota terhadap Runtuhnya Dinasti Abbasiyah,
Jurnal Fusion, Vol. 3, No. 1 (2023), hlm. 5
139 Syaikh Muhammad Al-Khudari, Ibid hlm 263



73
Mu’tamin, yang membuat Abdullah Al-Makmun menyadari bahwa posisinya mulai
terancam. Sebagai tanggapan, Al-Makmun memutuskan jalur pengiriman pos ke
arah Al-Amin dan menghapus nama Al-Amin dari daftar resmi pemerintahan.'4?
Kekalahan Al-Amin disebabkan oleh sifatnya yang boros, arogan, serta
kurangnya kemampuan dalam memimpin.'*! Sebaliknya, kemenangan Al-Ma’mun
didapat berkat strategi perangnya yang efektif. Selain itu, Al-Ma’mun juga berhasil
memperoleh dukungan besar dari masyarakat Abbasiyah Dikenal sebagai sosok
yang cerdas, berpengetahuan luas, pemberani, pemaaf, dan memiliki pemikiran
logis. Ia dididik dalam berbagai ilmu seperti fiqih, bahasa, sastra, dan pemerintahan

oleh guru-guru terkemuka.'*?

140 Thid Him 264
141 Fajzal Amir, Ibid, hlm 107
192 Thid, him 108



