
 

31 

 

BAB II 

PERIODE PERTAMA GERAKAN PENERJEMAHAN AWAL DINASTI 

ABBASIYAH 754-813 M 

 

2.1 Latar Belakang Gerakan Penerjemahan pada masa Awal Abbasiyah 

Dinasti Abbasiyah menandai sebuah era transformatif dalam sejarah 

peradaban Islam dan dunia. Berbeda dengan pendahulunya, Dinasti Umayyah yang 

lebih berorientasi pada ekspansi militer, Abbasiyah memfokuskan energinya pada 

konsolidasi internal, pengembangan administrasi, dan yang terpenting, 

pengembangan ilmu pengetahuan.46 Berpusat di Baghdad, sebuah kota metropolis 

yang didirikan sebagai titik temu peradaban, kekhalifahan ini menjadi wadah bagi 

interaksi dinamis antara tradisi intelektual Islam dengan warisan agung dari Yunani, 

Persia, dan India.47  

Di jantung kebangkitan intelektual ini terdapat Gerakan Penerjemahan, 

sebuah proyek peradaban yang monumental dan sistematis. Jauh dari sekadar 

aktivitas transfer linguistik, gerakan ini merupakan upaya sadar untuk menyerap, 

mengkritisi, mengasimilasi, dan pada akhirnya membangun di atas fondasi 

pengetahuan dunia, yang menjadi motor penggerak Zaman Keemasan Islam (The 

Golden Age of Islam).48  

Gerakan penerjemahan berlangsung lebih dari dua abad dan bukan 

merupakan fenomena sementara, melainkan didukung oleh seluruh elit masyarakat 

 
              46 Mohamad Samsudin dan Mahbub Zuhri, “Perkembangan Pendidikan Islam Pada Masa 

Harun ar-Rasyid dan al-Makmun,” Jurnal Al-Ashriyyah 4, no. 1 (2018)hlm  64-65. 

             47 Arifah Zaitun, Pengaruh Dinasti Abbasiyah Terhadap Kemajuan Peradaban Islam, hlm 

116 

            48 Zaqwan, Gerakan Penerjemahan Sebagai Bagian Aktivitas Dakwah dan Keilmuan di 

Dunia Islam (Tinjauan Historis Gerakan Penerjemahan Pada Masa Khalifah Harun Ar-Rasyid dan 

Khalifah Al-Ma’mun), Jiper (Jurnal Ilmu Perpustakaan) 3, no. 2 (2021): 15-16. 



32 
 

 

 

Abbasiyah, termasuk khalifah, pangeran, pejabat, pedagang, dan cendekiawan. 

Gerakan ini dibiayai melalui pengeluaran dana publik dan swasta dalam jumlah 

besar, menunjukkan komitmen serius terhadap pengembangan ilmu pengetahuan. 

Selain itu, gerakan ini memiliki metodologi ilmiah yang ketat yang dikembangkan 

oleh Hunayn ibn Ishaq dan rekan-rekannya, serta mencerminkan sikap sosial 

budaya masyarakat Abbasiyah pada masa awal.49 

Latar belakang gerakan penerjemahan dipersiapkan oleh dua peristiwa 

sejarah penting, yaitu penaklukan Arab dan revolusi Abbasiyah. Dalam kurun 

waktu kurang dari tiga puluh tahun setelah wafatnya Nabi Muhammad, tentara Arab 

berhasil menaklukkan wilayah yang luas di Asia Barat Daya dan Afrika Timur Laut. 

Akibatnya, pusat peradaban Islam yang baru pun muncul di wilayah-wilayah 

peradaban kuno, mulai dari Persia hingga Mesir.50 Dampaknya, umat Islam kini 

berhadapan langsung dengan warisan intelektual dari peradaban besar sebelumnya, 

seperti filsafat Yunani, ilmu pengetahuan Persia, dan pemikiran Mesir kuno. Hal ini 

menciptakan kebutuhan dan ketertarikan untuk memahami serta menerjemahkan 

karya-karya asing tersebut ke dalam bahasa Arab. Kemudian, revolusi Abbasiyah 

yang menggulingkan Dinasti Umayyah, membawa perubahan dalam arah politik 

dan budaya. Abbasiyah, terutama di bawah kepemimpinan seperti Al-Manshur dan 

Al-Ma'mun, sangat mendukung ilmu pengetahuan dan penerjemahan. Maka, dua 

peristiwa inilah yang menjadi latar sosial-politik bagi tumbuhnya gerakan 

penerjemahan besar-besaran pada masa itu. 

 
           49 Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-Arabic Translation Movement 

in Baghdad and Early ʻAbbāsid Society (2nd-4th/8th-10 th c.) (London: Routledge, 1998),hlm. 2. 

           50 Ibid. hlm 11 



33 
 

 

 

Gerakan penerjemahan pada masa Dinasti Abbasiyah tidak muncul dalam 

ruang hampa, melainkan lahir dari perubahan sosial-politik dan interaksi budaya 

yang kompleks. Pemindahan ibu kota ke Baghdad setelah revolusi Abbasiyah 

menciptakan masyarakat multikultural yang terdiri dari penutur bahasa Aram,51 

Persia, dan Arab. Dalam konteks ini, tradisi ilmiah Yunani yang sebelumnya telah 

dikenal sejak era Umayyah mulai diserap secara lebih intens. Dorongan dari ajaran 

Islam yang menghargai ilmu pengetahuan turut memperkuat proses ini, sehingga 

para sarjana Muslim tidak hanya menerjemahkan, tetapi juga mengembangkan 

pemikiran Yunani dalam bingkai rasionalisme Islam.52 Minat terhadap sains dan 

filsafat Yunani ini tumbuh pesat pada masa Khalifah Al-Manshur, yang awalnya 

dipicu oleh kehadiran para ilmuwan Persia di istana. Meski demikian, 

penerjemahan karya-karya Yunani pada tahap awal menghadapi kendala, seperti 

terbatasnya penerjemah yang handal dan minimnya naskah yang tersedia, sehingga 

proyek penerjemahan skala besar baru terealisasi pada abad ke-9.53   

Pernyataan Dimitri Gutas yang menyebut bahwa Gerakan Penerjemahan pada 

masa Abbasiyah sekadar aktivitas mekanis menerjemahkan teks-teks Yunani dari 

bahasa Suryani merupakan pandangan yang kurang tepat.54 Gerakan Penerjemahan 

pada masa Abbasiyah bukanlah aktivitas pasif atau sekadar pemindahan teks dari 

satu bahasa ke bahasa lain, melainkan bagian dari proyek intelektual besar yang 

 
            51 Bahasa Aram (Aramaic): Bahasa Semit kuno yang muncul sejak abad ke-12 SM, 

digunakan secara luas di Timur Tengah (oleh orang Asyur, Babilonia, dan bangsa Yahudi). 

            52 Pepen Irpan Fauzan dan Ahmad Khoirul Fata, "Hellenism in Islam: The Influence of 

Greek in Islamic Scientific Tradition," Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 13, no. 2 

(Desember 2018): 418-419. 
53 Pepen Irpan Fauzan dan Ahmad Khoirul Fata , Ibid, 425-426 
54 Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-Arabic Translation Movement 

in Baghdad and Early ʻAbbāsid Society (2nd-4th/8th-10 th c.) (London: Routledge, 1998), hlm 21 



34 
 

 

 

melibatkan pemilahan, pemahaman, dan sistematisasi ilmu pengetahuan dari 

berbagai peradaban. Seperti dijelaskan oleh Dimitri Gutas, gerakan ini merupakan 

wujud dari ambisi peradaban Islam untuk membangun kerangka pengetahuan baru, 

dengan penerjemahan sebagai langkah awal menuju pengembangan ilmu 

pengetahuan yang otentik dan kontekstual dalam tradisi Arab-Islam. 

Proyek ambisius penerjemahan yang digagas oleh Sergius di dunia Timur, 

serupa dengan proyek Boethius di dunia Latin, pada akhirnya tidak sepenuhnya 

terealisasi, karena keduanya hanya berhasil menerjemahkan sebagian kecil dari 

korpus logika Aristoteles (Organon).55 Fakta ini mencerminkan bahwa sebelum 

masa Abbasiyah, upaya penerjemahan karya-karya sekuler Yunani ke dalam bahasa 

Suryani masih sangat terbatas, baik dari segi jumlah maupun cakupan disiplin 

keilmuan. Hal ini menegaskan bahwa Gerakan Penerjemahan Abbasiyah bukan 

sekadar kelanjutan, melainkan merupakan transformasi besar dalam sejarah 

transmisi ilmu pengetahuan. 

Sebelum masa Abbasiyah, penerjemahan karya-karya sekuler Yunani ke 

dalam bahasa Suryani masih sangat terbatas, terutama hanya mencakup bidang 

logika, kedokteran, astrologi, dan filsafat populer. Keterbatasan ini dipengaruhi 

oleh belum tersedianya dukungan sosial, politik, dan ilmiah yang memadai, 

sebagaimana terlihat dari kegagalan proyek ambisius seperti yang diinisiasi 

Sergius. Baru pada masa Abbasiyah, khususnya sejak awal pemerintahannya, 

karya-karya ilmiah dan filosofis Yunani mulai diterjemahkan secara besar-besaran 

ke dalam bahasa Suryani dan Arab, berkat dukungan negara melalui Gerakan 

 
          55 Ibid, hlm 21 



35 
 

 

 

Penerjemahan yang terorganisir dan berorientasi peradaban.56 

Gerakan penerjemahan yang masif menjadi fondasi perkembangan ilmu 

pengetahuan pada masa Abbasiyah, yang digagas oleh Khalifah ke-2, Abu Ja'far 

Al-Mansur. Dalam proses ini, berbagai naskah dari bahasa Yunani, Persia, dan 

Suriah dialihbahasakan ke dalam bahasa Arab. Keunikan dari upaya ini adalah 

adanya kolaborasi inklusif para penerjemah tidak hanya dari kalangan Muslim, 

tetapi juga melibatkan kaum Nasrani dan Zoroaster, menunjukkan bahwa kecintaan 

terhadap ilmu pengetahuan mampu melampaui batas-batas agama dan budaya.57 

Setelah penaklukan Arab atas Persia, kegiatan penerjemahan dari bahasa 

Pahlavi ke bahasa Arab dilakukan terutama untuk keperluan administratif, mirip 

dengan proses penerjemahan dari bahasa Yunani yang terjadi di Suriah. Selain 

tujuan administratif, sejumlah teks berbahasa Pahlavi yang bersifat sastra dan 

historis juga diterjemahkan, didorong oleh kebutuhan komunitas Persia yang tengah 

mengalami proses Arabisasi dan Islamisasi. Lebih jauh lagi, terdapat kategori 

penting dari terjemahan ini, yaitu teks-teks yang disponsori oleh kelompok-

kelompok Persia dengan agenda sosial dan ideologis tertentu, khususnya pada masa 

revolusi Abbasiyah sekitar tahun 720–754 M. Teks-teks tersebut, yang banyak 

mengandung unsur ideologi Zoroastrian Sasania dan mencakup tema astrologi 

politik maupun sejarah astrologi, menjadi bagian penting dalam gerakan dakwah 

Abbasiyah. Terjemahan ini berperan strategis dalam kampanye ideologis 

kelompok-kelompok yang ingin membangkitkan kembali kejayaan imperium 

 
 56 Ibid, hlm 22 

            57 Azizah Puspaningrum dan Nuryuana Dwi Wulandari, "Perbandingan Sistem 

Pemerintahan dan Pendidikan Masa Dinasti Ummayah dan Dinasti Abasiyah," Jambura History 

and Culture Journal, Vol. 5, No. 2 (2023), hlm. 47. 



36 
 

 

 

Sasania, pengaruhnya terlihat nyata terutama pada masa pemerintahan Khalifah al-

Mansur.58 

Dalam upaya melegitimasi kekuasaan, Al-Mansur berupaya menarik 

dukungan kelompok Persia terdiri dari Arab Khurasan, mualaf  Persia, dan 

penganut Zoroaster dengan memposisikan dinasti Abbasiyah sebagai penerus 

kekaisaran Sasanian, sekaligus keturunan Nabi. Ia menjadi tokoh utama dalam 

mengintegrasikan budaya Sasanian ke dalam arus utama budaya Abbasiyah.59 

Untuk memperkuat legitimasi kekuasaan, Khalifah Al-Mansur merangkul berbagai 

kelompok Persia, seperti Arab Khurasan, mualaf, dan penganut Zoroaster. Ia 

membangun citra Dinasti Abbasiyah sebagai penerus Nabi sekaligus kelanjutan dari 

kejayaan Kekaisaran Sasanian. Melalui strategi ini, Al-Mansur menyatukan unsur 

Islam dan budaya Persia, sehingga menciptakan pemerintahan yang inklusif dan 

diterima oleh beragam lapisan masyarakat Abbasiyah pada saat itu. 

Selain Yunani dan Persia, peradaban India juga memberikan pengaruh 

signifikan. Selama kekhalifahan Al-Manshur, berbagai teks penting dari India, 

terutama dalam bidang matematika, astronomi, dan kedokteran, diterjemahkan ke 

dalam bahasa Arab. Integrasi karya-karya ini, seperti pengenalan angka India (yang 

kemudian dikenal sebagai angka Arab), telah memperkaya khazanah intelektual 

Islam dan berkontribusi pada perkembangan Baghdad sebagai pusat pembelajaran 

dunia.60  

 

 
           58 Dimitri Gutas., Ibid, hlm. 26-27 

59  Ibid,  hlm. 29 

           60 Agustang Kallang dan Sugirma Sugirma, Analysis of the Historical Activities of 

Translation in the Islamic World, JICALLS: Journal of Arabic Education, Linguistics and Literature 

Studies 1, no. 2 (2023): hlm 145. 



37 
 

 

 

 

2.2 Pergeseran Kekuasaan dari Dinasti Umayah Ke Abbasiyah  

Keruntuhan Dinasti Umayyah secara langsung disebabkan oleh kebangkitan 

sebuah kekuatan baru yang digerakkan oleh keturunan Al-Abbas bin Abdul 

Muthalib. Gerakan ini berhasil menyatukan berbagai kelompok yang tidak puas  

dengan kebijakan rezim Umayyah, termasuk golongan Syiah dan kaum Mawali 

(Muslim non-Arab) yang merasa didiskriminasi di bawah pemerintahan yang 

sangat Arab-sentris .61  

Setelah berhasil merebut kekuasaan pada 750 M, Dinasti Abbasiyah 

menghadapi tantangan besar untuk memperkuat legitimasi politik mereka, terutama 

dari kelompok Alawiyyin yang juga mengklaim hak atas kekhalifahan. Berbeda 

dengan Dinasti Umayyah yang berorientasi pada ekspansi militer, Abbasiyah 

memfokuskan energinya pada konsolidasi internal dan pengembangan peradaban. 

Mereka memindahkan ibu kota dari Damaskus yang berbudaya Bizantium ke 

Baghdad yang baru dibangun, sebuah kota metropolis yang sengaja dirancang 

sebagai titik temu peradaban Yunani, Persia, dan India. Pergeseran ini bukan hanya 

geografis, tetapi juga ideologis.62  

Gerakan Penerjemahan muncul sebagai langkah strategis untuk mengalih 

bahasakan berbagai karya ilmiah dari peradaban asing ke dalam bahasa Arab 

Inisiatif ini tidak hanya berperan dalam memperkaya khazanah keilmuan Islam, 

tetapi juga menjadi fondasi penting dalam memperkuat legitimasi intelektual dan 

 
             61 Radya Cantika Suhardiman Putri & Febri Priyoyudanto, "The Transmission System of 

the Greco-Arabic Translation Movement during the Abbasid Era and Its Philosophical 

Contribution," JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam), Vol. 7 No. 1, 2023, hlm 18 

             62 Ibid, hlm 19 



38 
 

 

 

kultural Dinasti Abbasiyah di tengah masyarakatnya yang multietnis dan 

multikultural. 

Keruntuhan Dinasti Umayyah secara langsung disebabkan oleh kebangkitan 

sebuah kekuatan baru yang digerakkan oleh keturunan Al-Abbas bin Abdul 

Muthalib, yang berhasil menyatukan berbagai kelompok yang tidak puas dengan 

kebijakan rezim Umayyah.63 Gerakan ini mendapat dukungan penuh dari Bani 

Hasyim, yang merupakan keluarga besar Nabi Muhammad SAW dan merasa lebih 

berhak atas kepemimpinan umat Islam dibandingkan dengan Bani Umayyah, yang 

berasal dari garis keturunan Quraisy yang berbeda dan merupakan kelompok yang 

bersaing secara politik. Selain itu, gerakan ini juga didukung oleh golongan Syiah, 

yaitu para pengikut Ali bin Abi Thalib yang memandang Dinasti Umayyah sebagai 

perampas kekuasaan dan penindas keluarga Nabi.64 Kekuatan revolusi ini semakin 

besar dengan bergabungnya kaum Mawali, yakni Muslim non-Arab (seperti dari 

Persia dan wilayah lainnya) yang merasa diperlakukan sebagai warga kelas dua dan 

mengalami diskriminasi di bawah pemerintahan Umayyah yang sangat Arab-

sentris. Dengan demikian, persatuan antara kelompok-kelompok yang memiliki 

alasan teologis, politis, dan sosial ini menciptakan aliansi kuat yang berhasil 

menggulingkan kekuasaan Dinasti Umayyah.  

 

2.3 Gerakan Penerjemahan pada masa Khalifah Al-Manshur 754- 755 M 

Setelah berhasil merebut kekuasaan pada 132 H/749 M, Dinasti Abbasiyah 

 
63 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada), hlm. 49. 

           64 Wina Arsita, Ellya Roza, & Perisi Nopel, Absolutism of the Caliphate during the Abbasid 

Dynasty, Education Achievement: Journal of Science and Research, 5(2), 2024, hlm. 233. 



39 
 

 

 

menghadapi tantangan besar dalam memperkuat legitimasi politik mereka. Salah 

satu tantangan utama datang dari kelompok Alawiyyin, yang juga mengklaim hak 

atas kekhalifahan berdasarkan nasab mereka dengan Nabi Muhammad SAW. 

Untuk merespons hal ini, keluarga Abbasiyah mengembangkan narasi historis-

religius yang menekankan hubungan kekerabatan mereka dengan Nabi melalui 

pamannya, Al-Abbas bin Abdul Muthalib. Narasi ini digunakan untuk membangun 

legitimasi berdasarkan garis keturunan yang mulia, sebuah pergeseran dari klaim 

kekuasaan Dinasti Umayyah sebelumnya. 65 

Dinasti Abbasiyah merupakan penerus dari kekuasaan Dinasti Umayyah, 

sebagaimana telah dijelaskan pada paragraf sebelumnya. Penamaan 'Abbasiyah' 

diambil dari nama Keturunan mereka, Al-Abbas, yang merupakan paman Nabi 

Muhammad SAW. Pendiri dinasti ini adalah Abdullah Al-Saffah,  yang masa 

jabatannya sebagai khalifah pertama terbilang sangat singkat, yaitu dari tahun 750 

hingga 754 M.66 As-saffah wafat pada tanggal 23 dzulhijjah 136 H, Akibat 

menderita penyakit Cacar. Wafatnya As-saffah sampai ketelinga saudaranya Al-

Manshur ketika hendak perjalanan pulang dari Ibadah Hajinya.67  Kepemimpinan 

kemudian dilanjutkan oleh Al-Manshur, yang mengambil peran penting dalam 

membentuk arah dan struktur awal pemerintahan Dinasti Abbasiyah.  

Dalam upaya memperkuat stabilitas politik dan administratif, Al-Manshur 

 
             65 Fathi Y. Shawawreh, Pandangan Abbasi terhadap Pemerintahan 132-247 H/749-861 M: 

Kajian kebijakan khalifah awal era Abbasiyah dalam menstabilkan keadaan pilar dan legitimasi 

negara, terjemahan pribadi dari bahasa Arab, Manarah, Arts & Social Sciences Series, Vol. 2, No. 

4, 2023 Hlm 438-439 

            66 Badri Yatim, Ibid 49-50 

            67 Syaikh Muhammad Al-Khudari, Bangkit dan Runtuhnya Khilafah Bani Abbasiyah 132-

656 H/750-1258 M, (Jakarta : Pustaka Al-Kautsar ), hlm. 75 



40 
 

 

 

mulai melakukan berbagai reformasi strategis. Salah satu langkah awalnya adalah 

memindahkan pusat pemerintahan guna menyesuaikan dengan visi jangka 

panjangnya. Ia menilai bahwa lokasi administratif sebelumnya belum sepenuhnya 

mendukung ambisi besar untuk menjadikan Abbasiyah sebagai kekuatan pusat 

dunia Islam yang tangguh dan berpengaruh. Al-Manshur memindahkan pusat 

administrasi dari Anbar ke Hasyimiyah, kota yang dibangun oleh saudaranya, Abul 

Abbas As-saffah. Masa tinggalnya di Hasyimiyah menjadi periode transisi sebelum 

ia merealisasikan visinya untuk membangun Baghdad, yang kelak ditetapkan 

sebagai pusat pemerintahan utama sekaligus menjadi simbol kemegahan Dinasti 

Bani Abbasiyah.68 

 Setelah menyelesaikan pembangunan kota barunya, Khalifah Al-Manshur 

secara strategis mengundang para ulama dan cendekiawan dari berbagai wilayah 

untuk menetap di sana. Kebijakan ini memicu gelombang urbanisasi yang pesat, 

menarik orang-orang untuk berdatangan. Berkat keindahan arsitekturnya yang 

mengagumkan dan perannya yang sentral, kota ini akhirnya dijuluki sebagai 'pusat 

dunia' ummud dunya dan menjadi kota pemimpin peradaban. Dari sinilah peradaban 

Islam pada masa Abbasiyah lahir dan berkembang, yang pada gilirannya 

menciptakan kemakmuran bagi seluruh penduduknya.69  

Seiring dengan berkembangnya Baghdad sebagai pusat pemerintahan dan 

ilmu pengetahuan, Dinasti Abbasiyah mulai membangun kekuasaan yang lebih 

kokoh dan diterima luas. Untuk memperkuat legitimasi, para khalifah 

memanfaatkan simbol keagamaan, seperti mengenakan jubah Nabi dalam upacara 

 
68 Syaikh Muhammad Al-Khudari, Ibid, hlm 118 
69 Ibid, hlm 121 



41 
 

 

 

resmi dan menunjuk penasihat agama khusus. Mereka juga menghapus diskriminasi 

terhadap Muslim non-Arab, terutama bangsa Persia, yang selama masa Umayyah 

kurang diberi ruang. Meski jabatan khalifah tetap dipegang oleh orang Arab 

Quraisy, posisi penting seperti menteri, gubernur, dan pejabat militer banyak diisi 

oleh kaum Mawali (Muslim non-Arab). Kebijakan ini mencerminkan perubahan 

besar dalam struktur sosial-politik kekhalifahan dan memperluas dukungan 

terhadap Dinasti Abbasiyah.70  

 

2.3.1. Dukungan Awal Khalifah Al-Mansur terhadap Gerakan    

Penerjemahan  

Meskipun Gerakan Penerjemahan seringkali dikaitkan dengan masa 

pemerintahan Harun Ar-Rasyid dan putranya, Al-Ma'mun, fondasi awal dari proyek 

intelektual Besar ini sebenarnya telah diletakkan oleh khalifah kedua Abbasiyah. 

Dialah yang pertama kali memprakarsai penerjemahan karya-karya asing dalam 

bidang astronomi, kedokteran, dan filsafat, menjadikannya sebagai pelopor yang 

membuka gerbang bagi masuknya pengetahuan global ke dunia Islam. Khalifah 

kedua dari dinasti ini, Abu Ja'far Abdullah bin Muhammad bin Ali atau yang lebih 

dikenal sebagai Al-Manshur, adalah penguasa Arab pertama yang menaruh 

perhatian besar pada ilmu pengetahuan. Ia lahir di Hamimah pada tahun 101  H. 71 

dan dinobatkan menjadi khalifah setelah wafatnya saudaranya, Abu al-Abbas as-

Saffah. Al-Manshur dijuluki sebagai pendiri Daulat Abbasiyah yang sebenarnya 

 
              70  Syamruddin Nasution, Konflik-konflik Politik dalam Sejarah Peradaban Islam 

(Pekanbaru: Asa    Riau, 2017),Hlm 126 

              71 Syaikh Muhammad al-Khudari, Bangkit dan Runtuhnya Khilafah Bani Abbasiyah, 

diterjemahkan oleh Masturi Irham (Jakarta Timur: Pustaka Al-Kautsar, 2021), hlm 77 



42 
 

 

 

karena ialah yang meletakkan dasar-dasar administrasi dan menetapkan undang-

undang pemerintahan yang kokoh.72   

Salah satu langkah penting Al-Mansur adalah melibatkan para penerjemah dan 

ilmuwan dari berbagai latar belakang budaya Persia, India, Suriah, hingga Yunani 

untuk mentransfer pengetahuan ke dalam bahasa Arab. Tindakan ini tidak hanya 

memperkaya wawasan ilmiah umat Islam, tetapi juga memperkuat legitimasi 

ideologi kekaisaran Abbasiyah dengan menyerap unsur-unsur dari tradisi keilmuan 

sebelumnya, termasuk Sasanian dan Helenistik. Dengan demikian, upaya awal Al-

Mansur dapat dipandang sebagai landasan utama yang kemudian dikembangkan 

pada masa-masa puncak Gerakan Penerjemahan. 

Tabel berikut menyajikan beberapa nama penerjemah penting yang berperan 

pada masa pemerintahan Khalifah Al-Mansur 

 

Tabel 2.2 Nama-Nama Penerjemah pada Masa Khalifah Al-Manshur 

 

Nama Penerjemah Keterangan Bahasa/Sumber Asal 

Terjemahan 

Abdulah ibn Al-

Muqaffa 

Menerjemahkan karya fabel 

Al Kalila wa Dimna 

India 

Gurgis Ibn Buhtisu Dokter dari Gundishapur, 

menerjemahkan teks 

kedokteran 

Yunani, Syriac 

Al-Batriq Menerjemahkan teks Yunani 

atas perintah Khalifah al-

Mansur 

Yunani 

Yahya ibn al-Batriq Putra al-Batriq, turut 

berkontribusi dalam 

penerjemahan teks Yunani 

Yunani 

Keluarga Nawbakht Keluarga penerjemah dan 

ilmuwan dari Persia; berperan 

besar dalam penerjemahan 

astronomi 

Persia 

 
              72 Kulliyatul-Mu'allimin Al-Islamiyah, Tarikh Islam (Gontor: Darussalam Press, 2004), 

hlm 103 



43 
 

 

 

 

Kebijakan khalifah Abbasiyah awal, khususnya Al-Mansur (754–775 M), 

sangat penting dalam memulai gerakan penerjemahan besar-besaran dari bahasa 

Yunani ke Arab. Motif di balik gerakan ini adalah pembentukan ideologi kekaisaran 

Abbasiyah yang baru, yang secara sadar memasukkan unsur-unsur dari tradisi 

Sasanian Zoroaster. Setelah revolusi Abbasiyah, tugas utama Al-Mansur adalah 

merekonsiliasi berbagai faksi yang membantunya berkuasa, baik secara politik 

maupun ideologis.73 Gerakan penerjemahan pada masa awal Abbasiyah bertujuan 

membentuk ideologi kekaisaran baru dengan mengadopsi unsur tradisi Sasanian 

Zoroaster. Setelah revolusi, Al-Mansur fokus menyatukan faksi-faksi 

pendukungnya secara politik dan ideologis. Seiring dengan itu, Al-Mansur mulai 

membangun fondasi intelektual kekuasaan Abbasiyah melalui pengembangan kota 

Baghdad sebagai pusat ilmu pengetahuan. 

Di bawah kepemimpinan Khalifah Al-Mansur, kota ini berkembang pesat  

menjadi pusat peradaban dan ilmu pengetahuan dunia Islam. Al-Mansur 

memprakarsai gerakan penerjemahan besar-besaran karya ilmiah dan sastra dari 

berbagai bahasa asing ke dalam bahasa Arab. Upaya ini mendapat dukungan kuat 

dari keluarga Barmakid 74yang berpengaruh, yang dipimpin oleh wazir Khalid bin 

Barmak. Untuk melembagakan kegiatan ini, Al-Mansur secara khusus mendirikan 

Departemen Kajian Ilmiah dan Penerjemahan di jantung ibu kota, Baghdad. Inisiatif 

 
73 Dimitri Gutas, Ibid, hlm 28 
74 Keluarga Barmakid adalah bangsawan Persia dari Balkh (Khurasan, kini Afghanistan 

utara). Nama mereka berasal dari gelar Barmak, pemimpin agama Buddha dan pengelola biara Nava 

Vihara. Awalnya beragama Buddha, keluarga ini memeluk Islam setelah penaklukan Khurasan oleh 

Qutaibah bin Muslim pada abad ke-8. Lihat pada KH Hasan Abdullah sahal. Tarikh Islam, untuk 

siswa kelas 1 . Darussalam Press: Kurikulum pondok modern Gontor. Hlm. 116-117 



44 
 

 

 

gabungan ini berhasil menarik para cendekiawan dari berbagai wilayah, 

menciptakan lingkungan yang subur untuk pertukaran pengetahuan dan budaya.75 

Pada masa Khalifah Al-Manshur, muncul sejumlah tokoh penerjemah penting 

yang berperan besar dalam mentransfer ilmu pengetahuan dari berbagai peradaban 

ke dalam bahasa Arab. Tercatat dalam kitab Al fihrist karya ibn nadim. 

Al-Mansur merupakan Perancang utama dari kebijakan penerjemahan pada 

masa awal Dinasti Abbasiyah. Ia tidak hanya menginisiasi secara langsung upaya 

penerjemahan karya-karya asing ke dalam bahasa Arab, tetapi juga diakui oleh para 

penulis Arab sebagai tokoh sentral di balik lahirnya gerakan intelektual ini.76 Peran 

aktifnya sebagai penggagas utama menjadikan Al-Mansur sebagai figur kunci 

dalam membangun fondasi keilmuan yang menjadi ciri khas peradaban Abbasiyah.  

Sejarawan Al-Mas'udi mencatat bahwa Khalifah Al-Mansur adalah 

pemimpin Abbasiyah pertama yang menunjukkan ketertarikan besar pada astrologi 

dan mengambil keputusan berdasarkan ramalan bintang. Selain itu, ia juga dianggap 

sebagai khalifah pertama yang secara resmi memerintahkan penerjemahan karya-

karya ilmiah asing ke dalam bahasa Arab, termasuk teks-teks penting dalam bidang 

logika, astronomi, dan matematika dari tokoh-tokoh seperti Aristoteles, Ptolemeus, 

Nicomachus, dan Euclid.77 Pandangan ini juga diperkuat oleh catatan para 

sejarawan lainnya yang menyoroti komitmen Al-Mansur terhadap perkembangan 

ilmu pengetahuan. 

Menurut sejarawan Sa'id Al-Andalusi, Khalifah Abu Ja'far Al-Mansur adalah 

 
           75 Muhammad Daffa, dkk., Peran Pemerintahan Daulah Abbasiyah dalam Peradaban 

Islam di Baghdad (750-1258 M),jurnal Al-Ibrah 9, no. 1 (Juni 2024), hlm. 33 
76 Dimitri Gutas, Ibid. hlm 29 

 77 Ibid. hlm 30 



45 
 

 

 

tokoh Arab pertama yang secara serius mendorong perkembangan ilmu 

pengetahuan. Ia dikenal memiliki perhatian besar terhadap ilmu dan para ilmuwan, 

menguasai ilmu agama, serta menjadi pelopor dalam bidang filsafat, khususnya 

astrologi. Selain itu, Ibn Khaldun menegaskan peran penting Al-Mansur dalam 

gerakan penerjemahan dengan mencatat bahwa ia secara langsung meminta Kaisar 

Bizantium mengirimkan karya-karya ilmiah, termasuk buku matematika karya 

Euclid, sebagai bagian dari upayanya mengembangkan ilmu pengetahuan di dunia 

Islam.78 

Dukungan Al-Mansur terhadap gerakan penerjemahan merupakan kebijakan 

yang dirancang secara sengaja, bukan sekadar kebetulan. Salah satu motif utamanya 

berasal dari ketertarikannya yang besar terhadap ilmu astrologi, yang 

mendorongnya untuk mengakses dan memahami teks-teks asing melalui 

penerjemahan.79 Ketertarikannya terhadap ilmu astrologi tidak hanya mendorong 

penerjemahan teks-teks asing, tetapi juga memengaruhi berbagai keputusan 

strategis kenegaraan, termasuk dalam hal perencanaan kota dan kebijakan budaya. 

Hal ini tampak jelas dalam kebijakan pemindahan ibu kota dari Damaskus ke 

Baghdad setelah Revolusi Abbasiyah, yang menjadi faktor kunci dalam lahirnya 

peradaban multikultural yang lebih terbuka terhadap pengaruh intelektual asing, 

khususnya dari dunia Helenistik.80 

 
78 Ibid. hlm 31 
79 Ibid., hlm 32 
80 Dunia Helenistik mengacu pada wilayah dan masa setelah penaklukan Alexander Agung 

(356–323 SM), di mana budaya Yunani menyebar dan bercampur dengan budaya lokal di Timur 

Tengah, Mesir, dan Asia, menciptakan peradaban yang kosmopolitan dan maju dalam bidang ilmu 

pengetahuan, filsafat, dan seni. Istilah ini mencakup periode antara kematian Alexander hingga 

berdirinya Kekaisaran Romawi pada 31 SM. Lihat pada Radya Cantika, Ibid., hlm.12 



46 
 

 

 

Pemindahan ibu kota dari Damaskus ke Baghdad setelah Revolusi Abbasiyah 

menjadi faktor kunci dalam lahirnya peradaban multikultural yang lebih terbuka 

terhadap pengaruh intelektual asing, khususnya dari dunia Helenistik. Tidak seperti 

Damaskus yang masih kuat dipengaruhi budaya Bizantium, Baghdad memberikan 

ruang bagi interaksi budaya Persia, Arab, dan Yunani. Karena itu, jika ibu kota tetap 

di Damaskus, kemungkinan besar gerakan penerjemahan besar-besaran yang 

menjadi ciri khas Zaman Keemasan Islam tidak akan berkembang.81 Langkah 

strategis ini tidak hanya bersifat politis, tetapi juga mencerminkan visi intelektual 

Al-Mansur dalam membentuk pusat kekuasaan yang selaras dengan warisan ilmiah 

dan budaya masa lalu. Al-Mansur menjadikan astrologi sebagai acuan utama dalam 

mengambil keputusan penting. Salah satu contohnya adalah saat ia menentukan 

tanggal pendirian kota Baghdad, yaitu 30 Juli 762, berdasarkan saran dari astrolog 

istana.82  

Untuk menjamin kemakmuran dan keberhasilan pembangunan ibu kota baru, 

Al-Mansur juga melibatkan para ahli astrologi ternama lainnya, seperti Nawbakht 

dan Masy'allah bin Athari. 83 Mereka diminta menggunakan keahlian ilmu 

perbintangan untuk menentukan waktu dan lokasi yang paling tepat, sebagai bagian 

dari upaya mewujudkan visi besar sang khalifah terhadap kota tersebut.84 Dominasi 

 
81 Radya Cantika, Ibid., hlm 12 
82 Op.Cit., hlm 33 
83 Nawbakht merupakan seorang keturunan Persia yang mengaku berasal dari garis keturunan 

dinasti kekaisaran Persia kuno. Sementara itu, Masy'allah adalah seorang Persia berdarah Yahudi. 

Keduanya dikenal sebagai pakar astrologi dengan keahlian dalam aliran yang dipengaruhi oleh 

tradisi Helenistik, sebagaimana yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti Ptolemeus, Valens, 

dan Dorotheus dari Sidon. Lihat Pada Ali A. Olomi, Baghdad: Kota Bintang Masa Lalu dan Masa 

Depan, Public Books, 2 Agustus 2022, https://www.publicbooks.org/baghdad-medieval-muslim-

astrology/. 
84 Ali A. Olomi, Baghdad: Kota Bintang Masa Lalu dan Masa Depan, Public Books, 2 

Agustus 2022, https://www.publicbooks.org/baghdad-medieval-muslim-astrology/. 

https://www.publicbooks.org/baghdad-medieval-muslim-astrology/
https://www.publicbooks.org/baghdad-medieval-muslim-astrology/
https://www.publicbooks.org/baghdad-medieval-muslim-astrology/


47 
 

 

 

astrologi di istana Abbasiyah pada masa Al-Mansur mencerminkan warisan budaya 

Sasanian yang kuat. Hal ini menunjukkan bahwa praktik astrologi, yang sudah 

menjadi bagian penting dalam kehidupan publik dan pemerintahan pada akhir masa 

Kekaisaran Sasanian, turut membentuk tradisi intelektual dan kebijakan politik 

Abbasiyah awal. 

Elit Persia yang berperan dalam mendukung berdirinya Dinasti Abbasiyah 

turut membawa warisan budaya Sasanian yang berpengaruh besar terhadap 

pemerintahan Al-Mansur. Dua unsur utamanya adalah ideologi kekaisaran yang 

berakar pada ajaran Zoroaster dan penggunaan astrologi sebagai alat politik. Kedua 

unsur ini kemudian dijadikan dasar dalam membentuk identitas dan legitimasi 

kekuasaan Dinasti Abbasiyah di bawah Al-Mansur.85 

Sebelum munculnya gerakan penerjemahan besar-besaran pada era 

Abbasiyah, sudah ada tradisi penerjemahan karya-karya sekuler Yunani ke dalam 

bahasa-bahasa lokal di Timur Dekat, seperti Suriah dan Pahlavi. Aktivitas awal ini 

menjadi fondasi penting yang menginspirasi para pemimpin Abbasiyah untuk 

melanjutkan dan mengembangkan proyek intelektual tersebut dalam skala yang 

lebih luas dan sistematis.86 

Pemerintahan Dinasti Abbasiyah dikenal memiliki kebijakan yang relatif 

inklusif terhadap komunitas non-Muslim, termasuk Kristen Nestorian, Kristen 

Jacobite, Yahudi, dan penganut Zoroaster. Sikap terbuka ini tidak hanya menjamin 

kebebasan beragama, tetapi juga memungkinkan kelompok-kelompok tersebut 

berpartisipasi aktif dalam kehidupan sosial dan intelektual masyarakat. Iklim 

 
85 Dimitri Gutas, Op.Cit., hlm 34 
86 Radya Cantika, Ibid.,hlm .12 



48 
 

 

 

toleransi semacam ini menciptakan kondisi yang kondusif bagi pertukaran ilmu 

pengetahuan lintas budaya, yang menjadi salah satu ciri khas peradaban Abbasiyah 

pada masa awal. 87 

Salah satu komunitas yang memainkan peran penting dalam perkembangan 

intelektual tersebut adalah umat Kristen Nestorian. Gereja mereka tidak hanya 

berhasil mempertahankan eksistensinya di bawah pemerintahan Islam, tetapi juga 

mengalami pertumbuhan yang signifikan. Melalui jaringan lembaga pendidikan dan 

kegiatan penerjemahan, umat Nestorian turut berkontribusi dalam mentransmisikan 

warisan intelektual Yunani dan Persia ke dalam lingkungan Islam. Bahkan, 

aktivitas misionaris mereka yang menjangkau hingga India dan Cina menunjukkan 

peran mereka dalam menyebarluaskan pengetahuan dan memperluas jaringan 

budaya di luar batas kekhalifahan.88 

Khalifah Al-Mansur memiliki peran kunci dalam memulai gerakan 

intelektual di dunia Islam, karena dialah pemimpin pertama yang secara resmi 

menginstruksikan penerjemahan berbagai karya ilmu pengetahuan, filsafat, dan 

sastra dari budaya besar seperti Persia, Yunani, dan India ke dalam bahasa Arab. 

Langkah ini menjadi fondasi penting bagi perkembangan ilmu pengetahuan dalam 

peradaban Islam.89 Khalifah Abu Ja'far al-Mansur dikenal sebagai pemimpin pertama 

yang secara resmi menginisiasi penerjemahan karya-karya asing ke dalam bahasa Arab, 

termasuk karya-karya Euclid, Aristoteles, dan Ptolemy.90  

 
87Mark William Worthing, Nestorian Christian Contributions to Medicine in the Golden 

Age of Islam under the Abbasid Caliphs of Baghdad 786–1258 CE, Acta Medica Martiniana 24, 

no. 3 (2024), hlm 117 
88 Mark William, Ibid., hlm 117 
89 Radya Cantika, Ibid., hlm 13 
90 Ibid.,hlm 16 



49 
 

 

 

Salah satu tokoh penerjemah paling terkenal pada masa Khalifah Al-Mansur 

adalah Abdullah ibn al-Muqaffa. Ia memiliki nama asli Ruzbeh ibn Dadbih, seorang 

intelektual berdarah Persia yang kemudian memeluk Islam dan dikenal sebagai Abu 

Muhammad Abdullah ibn Daduyah. Lahir pada tahun 724 M dan wafat pada 759 

M (106–142 H), ia berasal dari kota Gur kini dikenal sebagai Firuzabad di wilayah 

Persia. Ibn al-Muqaffa dikenal luas atas jasanya dalam mentransformasikan 

literatur Persia ke dalam khazanah Arab-Islam, terutama melalui penerjemahan 

karya-karya penting berbahasa Pahlawi (Persia Tengah) ke dalam bahasa Arab, 

yang turut memperkaya perkembangan intelektual pada masa awal Abbasiyah.91 

Nama Ibn al-Muqaffa' berasal dari kisah ayahnya, Al-Mubarak. Al-Mubarak 

adalah pemungut pajak di Irak dan Iran pada masa gubernur Ḥajjaj ibn Yusuf al-

Thaqafi (w. 95 H/714 M) dari Bani Umayyah. Karena penyelewengan pajak, Al-

Mubarak dijatuhi hukuman potong tangan. Akibat hukuman ini, ia dijuluki “Al-

Muqaffa”, yang berarti “orang yang tangannya terpotong”. Julukan inilah yang 

kemudian dilekatkan pada putranya, Abu Muḥammad, yang lantas dikenal sebagai 

Ibn Al-Muqaffa, atau anak seorang yang tangannya terpotong.92  

Ibnu al-Muqaffa adalah pemikir dan sastrawan pada abad kedua hijriyah yang 

dikenal karena gaya bahasanya yang sederhana dan mudah dipahami. Ia 

menggabungkan pengetahuan dari Persia, India, dan Yunani dalam karyanya. Ia 

meninggalkan bahasa Arab kuno yang sulit dan menciptakan cara baru menulis 

 
91 Siamak Motalleb-Nejad, "Adab al-kabir: Der persische Fürstenspiegel von Ibn Muqaffa" 

(naskah akademis tidak dipublikasikan, M.A. Iranistik, Universitas Heidelberg), hlm. 2-3 
92 Sellyana Verawati and Moh Hasbulloh, "Pandangan Ibn al-Muqaffa’ terhadap Kitab al-

Muwatta’ Karya Imam Malik ibn Anas (w. 179 H)," KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal 

Dialogis Ilmu Ushuluddin 15, no. 1 (Februari 2025) hlm 96-97 



50 
 

 

 

yang lebih jelas dan langsung ke inti pesan. Ia menyederhanakan tata bahasa dan 

memilih kata-kata yang tepat agar mudah dimengerti, serta menghindari ungkapan 

yang berbelit atau membingungkan. Dengan cara ini, ia membuat bahasa Arab lebih 

modern dan efektif untuk menyampaikan ide.93  

Ibn Al-Muqaffa menerjemahkan Kalila wa Dimna dari Pahlavi ke dalam 

bahasa Arab pada abad ke-8 Masehi. Terjemahan ini memainkan peran penting 

dalam pengaruh teks di berbagai budaya sastra. Tradisi manuskrip Arab melihat 

penyalin bertindak sebagai rekan penulis, mengubah teks dengan berbagai cara. 

Sementara ilmu pengetahuan modern sering mengkategorikan Kalila wa Dimna 

dalam genre Furstenspiegel94 atau sebagai dongeng binatang, artikel ini 

menekankan penerimaan teks abad pertengahan yang kompleks dan bervariasi, 

yang sering diabaikan.95  

Versi Arab Kalila wa Dimna yang diterjemahkan dan disusun oleh Ibn al-

Muqaffa’ tidak hanya meneruskan inti cerita dari sumber aslinya yang berbahasa 

Pahlawi (Persia Tengah), tetapi juga memberikan tambahan naratif yang signifikan, 

yakni adegan pengadilan Dimna. Penambahan ini memperkaya dimensi moral dan 

politik cerita. Dalam adegan tersebut, Dimna tokoh cerdik namun licik  

memanfaatkan kemampuan retorikanya untuk membela diri secara manipulatif, 

bahkan sampai pada titik hampir menggagalkan tuduhan yang diarahkan 

 
93 Ali Hamza, "Menguak Petuah-Petuah Moral Ibn al-Muqaffa serta Relevansinya dalam 

Kehidupan (Telaah Terhadap Kitab al-Adab al-Shaghîr wa al-Adab al-Kabîr)," Al-Qisthu: Jurnal 

Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 7 (Juli 2012): hlm 27 
94 Furstenspiegel adalah karya sastra yang ditulis untuk memberikan panduan atau nasihat 

moral, etis, dan praktis kepada para penguasa seperti raja, pangeran, atau khalifah dalam 

menjalankan pemerintahan secara adil, bijak, dan religius. Lihat Matthew L. Keegan., hlm. 13 
95  Matthew L. Keegan, “Elsewhere Lies Its Meaning: The Vagaries of Kalīla and Dimna’s 

Reception,” Poetica 52 (2021), hlm.13 



51 
 

 

 

kepadanya. Ia tidak ragu menyudutkan para pengkritiknya melalui argumen-

argumen yang meyakinkan namun menyesatkan, sehingga menggambarkan 

bagaimana kecerdasan tanpa moralitas dapat menjadi senjata berbahaya, terutama 

dalam konteks kekuasaan dan keadilan.96 Terjemahan Kalila wa dimna berkaitan erat 

dengan kebutuhan khalifah Abbasiyah awal dalam membentuk kepemimpinan yang 

adil dan cerdas. Cerita tentang Dimna menjadi semacam nasihat terselubung bagi 

para pemimpin, bahwa kecerdikan tanpa moralitas bisa menjadi ancaman 

kekuasaan, dan bahwa retorika tidak boleh menggantikan kebenaran. 

Gerakan penerjemahan yang dimotori oleh tokoh-tokoh seperti Ibn al-

Muqaffa’ dalam bidang sastra dan etika pemerintahan menjadi landasan awal yang 

memperluas cakupan intelektual Abbasiyah, termasuk dalam ranah ilmu kedokteran 

dan sains. Seiring berkembangnya patronase97 ilmiah dari para khalifah, muncul 

tokoh-tokoh terkemuka di bidang medis yang mewarisi semangat penerjemahan 

dan pengembangan ilmu pengetahuan tersebut. Yuhanna ibn Masawayh (777–857 

M) merupakan seorang tokoh medis terkemuka pada masa Abbasiyah yang 

berperan penting dalam perkembangan ilmu kedokteran Islam. Ia dikenal sebagai 

dokter istana yang melayani empat khalifah Abbasiyah, yang menunjukkan 

tingginya kepercayaan dan reputasinya dalam dunia medis saat itu. Selain praktik 

medis, Yuhanna juga merupakan penulis produktif yang menghasilkan banyak 

karya dalam bidang kesehatan dan pengobatan.98 Keberadaan tokoh seperti 

 
96 Ibid., hlm 17 
97 Patronase bisa diartikan sebagai perlindungan dan dukungan dari penguasa terhadap para 

ilmuwan, seniman, atau penerjemah untuk memungkinkan mereka berkarya, seperti yang terjadi 

pada masa Kekhalifahan Abbasiyah. Lihat "patronase", Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) 
98 Mark will, Ibid.,hlm 123 



52 
 

 

 

Yuhanna ibn Masawayh juga tidak dapat dilepaskan dari fondasi intelektual yang 

telah diletakkan sejak masa Khalifah Al-Manshur, yang menginisiasi gerakan 

penerjemahan besar-besaran sebagai bagian dari visi kultural dan ilmiahnya. 

Meskipun Yuhanna berkarya beberapa dekade setelah masa Al-Manshur, 

kemunculannya sebagai dokter istana dan pendidik generasi penerjemah seperti 

Hunayn ibn Ishaq merupakan hasil langsung dari iklim intelektual yang mulai 

dibentuk pada masa Al-Manshur khususnya melalui pendirian lembaga-lembaga 

ilmu pengetahuan dan kebijakan penerjemahan teks-teks Yunani, Persia, dan India 

ke dalam bahasa Arab. Dengan demikian, Yuhanna ibn Masawayh menjadi salah 

satu mata rantai penting yang menghubungkan visi awal Al-Manshur dengan 

puncak kejayaan tradisi ilmiah Dinasti Abbasiyah. 

Sebelum munculnya tokoh-tokoh seperti Yuhanna ibn Masawayh dalam 

bidang kedokteran, gerakan penerjemahan telah lebih dahulu dimatangkan oleh 

para penerjemah generasi awal yang bekerja langsung di bawah arahan Khalifah 

Al-Mansur. Di antara mereka, Yuhanna ibn al-Bitriq dan jurjis (George) Ibn 

Bakhtisyu. menempati posisi penting sebagai pelopor dalam mentransfer ilmu 

pengetahuan Yunani dan Suryani ke dalam bahasa Arab. 

 Yuhanna Ibn Al-Bitriq merupakan salah satu tokoh awal dalam Gerakan 

Penerjemahan yang dipelopori oleh Khalifah Al-Mansur pada masa Dinasti 

Abbasiyah. Penunjukannya secara langsung oleh khalifah menunjukkan bahwa 

proses penerjemahan pada periode ini bukanlah aktivitas individu semata, 

melainkan bagian dari proyek intelektual yang dirancang secara resmi oleh negara. 

Sebagai salah satu penerjemah generasi pertama, Yuhanna ibn al-Bitriq berperan 



53 
 

 

 

penting dalam menerjemahkan teks-teks ilmiah dan filosofis dari bahasa Yunani 

dan Suryani ke dalam bahasa Arab, sehingga membuka akses pengetahuan asing 

bagi dunia Islam. Hal ini juga mencerminkan keseriusan Al-Mansur dalam 

membangun basis ilmu pengetahuan melalui akuisisi dan penerjemahan warisan 

intelektual dari peradaban sebelumnya. 99  

Pada tahun 765 M, Khalifah Al-Manshur penguasa kedua Dinasti Abbasiyah 

mengalami gangguan kesehatan yang tidak berhasil disembuhkan oleh para tabib 

istana. Karena itu, ia memanggil Jurjish ibn Bakhtisyu’ Georges, seorang dokter 

Kristen beraliran Nestorian dan kepala rumah sakit Jundi-Syapur,100 yang saat itu 

merupakan salah satu pusat medis paling maju di dunia Islam. Rumah sakit ini tidak 

hanya berfungsi sebagai tempat penyembuhan, tetapi juga sebagai pusat pendidikan 

kedokteran dan filsafat, yang telah berdiri sejak abad ke-6 pada masa pemerintahan 

raja Persia Anusyirwan. Keilmuan yang berkembang di sana sangat dipengaruhi 

oleh warisan tradisi intelektual Yunani, menunjukkan adanya kesinambungan 

antara pengetahuan kuno dan praktik medis di dunia Islam awal. Peristiwa ini 

sekaligus menegaskan pentingnya lembaga-lembaga ilmiah pra-Islam dan 

kontribusi komunitas non-Muslim dalam proses awal transfer ilmu pengetahuan ke 

dunia Arab, khususnya dalam bidang kedokteran.101 

 

 

 
99 Mark Will, Ibid., hlm.123-124 
100 Jundi-Syapur adalah kota di Persia Barat (kini Khuzestan, Iran), dikenal sebagai pusat 

pendidikan dan kedokteran yang didirikan pada abad ke-6 dan menggabungkan tradisi ilmiah 

Yunani, Persia, dan India. Lihat Philp K Hitti., hlm 384 
101Philiph K hitti, History of the Arabs_( Rujukan Induk dan Paling Otoritatif tentang 

Sejarah Peradaban Islam,) Jakarta PT Serambi Ilmu Semesta., hlm 384 



54 
 

 

 

2.4  Gerakan Penerjemahan pada masa Khalifah Al-Mahdi dan Al-Hadi (775–

786 M) 

2.4.1 Peran Dukungan Khalifah Al-Mahdi terhadap Gerakan Penerjemahan 

 

Al-Mahdi, yang memiliki nama lengkap Muhammad bin Abdullah Al-

Manshur bin Muhammad bin Ali Al-Abbasi, atau dikenal juga dengan gelar Abu 

Abdullah Al-Mahdi Billah, merupakan salah satu khalifah Dinasti Abbasiyah yang 

memerintah di Irak setelah wafatnya ayahnya, Khalifah Abu Ja'far Al-Manshur, 

pada tahun 158 H. Ia lahir di Hamimah, wilayah Asy-Syarah, dan sejak muda telah 

dipersiapkan untuk menjadi penerus tahta. Sebagai bentuk persiapan, Al-Mahdi 

bahkan pernah dipercaya memimpin pasukan ke Khurasan pada usia 15 tahun, 

menunjukkan kepercayaan besar sang ayah terhadap kemampuan 

kepemimpinannya.102 Al-Mahdi dikenal sebagai pemimpin yang baik, dicintai 

rakyatnya, dermawan, dan suka mendengarkan keluhan. Ia adalah khalifah pertama 

yang diarak dengan pedang terhunus dan busur panah, serta khalifah pertama yang 

bermain Ash-Shawalijah.103 

 Masa kekhalifahan Al-Mahdi dikenal lebih terbuka dan toleran dibandingkan 

masa pendahulunya, Al-Manshur, yang cenderung represif terhadap kelompok 

oposisi. Jika pada masa Al-Manshur banyak warga sipil mengalami intimidasi dan 

penindasan politik, maka Al-Mahdi justru menunjukkan pendekatan yang lebih 

 
102 Syaikh Muhammad al-Khudari, Ibid, hlm 133 
103 Lihat Muhammad al-Khudari, Bangkit dan Runtuhnya Khilafah Abbasiyah, terj. Tim 

Penerjemah (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2021), hlm. 133. Dalam buku ini disebutkan bahwa 

menurut Al-Azhari dalam At-Tahdzib, Ash-Shawalijah, merupakan jamak dari shaulaj, Ash-

Shaulajan adalah permainan yang menggunakan tongkat bengkok untuk memukul bola dari atas 

kuda, mirip dengan permainan polo, dan berasal dari kata Persia shaulaj yang berarti tongkat 

melengkung. 



55 
 

 

 

lunak. Stabilitas politik yang semakin kuat serta meredupnya ancaman dari 

kelompok Syiah membuat pemerintahan tidak lagi menerapkan pengamanan 

ekstrem seperti sebelumnya. Sebagai bentuk rekonsiliasi, Al-Mahdi memerintahkan 

pembebasan para tahanan politik yang ditangkap pada masa ayahnya, kecuali 

mereka yang terlibat dalam kejahatan berat seperti pembunuhan atau perampokan. 

Di antara tokoh penting yang dibebaskan adalah Ya'qub bin Dawud, yang kemudian 

dikenal memiliki peran tersendiri dalam lingkungan istana.104 

Perubahan Elit Penguasa Pada masa pemerintahan Khalifah Al-Mahdi, mulai 

muncul kelompok-kelompok sosial dan politik baru yang secara bertahap 

menantang dominasi tradisional keluarga Abbasiyah dan kekuatan militer 

Khurasani dalam struktur kekuasaan.105 Pada masa Khalifah Al-Mahdi, mulai 

muncul orang-orang atau kelompok baru yang ikut berpengaruh dalam 

pemerintahan. Mereka perlahan-lahan mulai mengambil peran yang sebelumnya 

hanya dikuasai oleh keluarga Abbasiyah dan tentara Khurasani. Artinya, kekuasaan 

tidak lagi hanya berada di tangan satu kelompok saja, tetapi mulai terbagi ke 

kelompok lain yang juga punya kekuatan politik dan sosial. Perubahan dalam 

struktur kekuasaan ini membuka ruang bagi kemunculan aktor-aktor baru dalam 

pemerintahan, salah satunya adalah kelompok birokrat atau kuttab, yang kemudian 

memainkan peran penting dalam dinamika politik Abbasiyah. 

Kebangkitan Birokrasi Kuttab Pada masa ini, birokrasi sekretariat negara 

kuttab mulai muncul sebagai kekuatan politik yang berpengaruh untuk pertama 

 
           104 Ibid, hlm 135 

105 Hugh Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates: The Islamic Near East from 

the Sixth to the Eleventh Century, 2nd ed. (Harlow: Pearson Education Limited, 2004), hlm. 101 



56 
 

 

 

kalinya, dengan banyak anggotanya berasal dari keturunan Iran. Salah satu 

kelompok yang paling menonjol adalah keluarga Barmakid,106 yang memimpin 

peran di kalangan kuttab. Keluarga ini memiliki latar belakang sebagai penjaga kuil 

Buddha di Balkh sebelum masuk Islam. Tokoh pentingnya, Khalid ibn Barmak, 

memainkan peran besar dalam mendukung dan menyukseskan Revolusi 

Abbasiyah.107 

Al-Mahdi, memerintahkan penerjemahan karya Aristoteles Topik ke dalam 

bahasa Arab. Terjemahan pertama dilakukan sekitar tahun 782 M oleh patriark 

Nestorian, Timotius I, yang memanfaatkan sumber-sumber berbahasa Suriah dan 

Yunani. Karya ini kemudian diterjemahkan ulang beberapa kali demi mencapai 

akurasi yang lebih tinggi, menandakan pentingnya naskah tersebut pada masa itu. 

Bukti utama mengenai penugasan penerjemahan ini berasal dari surat-surat yang 

ditulis langsung oleh Timotius I.108 Upaya penerjemahan ulang berulang kali 

menandakan bahwa naskah ini dianggap penting dan perlu disampaikan seakurat 

mungkin, mencerminkan tingginya nilai filsafat Yunani dalam tradisi ilmiah Islam 

saat itu. 

Pemilihan untuk menerjemahkan Topik, meskipun merupakan karya logika 

yang sulit, bukan semata-mata karena posisinya dalam kurikulum, melainkan 

karena isinya dianggap relevan dengan kebutuhan masyarakat Islam pada masa 

Khalifah Al-Mahdi. Topik mengajarkan seni dialektika (jadal), yakni metode 

 
106 Keluarga Barmakid adalah salah satu keluarga paling berpengaruh dalam sejarah awal 

Dinasti Abbasiyah, terutama pada abad ke-8 M. Mereka dikenal sebagai keluarga birokrat dan 

pelindung ilmu pengetahuan yang memainkan peran penting dalam pemerintahan dan kebudayaan 

Islam, khususnya pada masa Khalifah al-Mahdi dan Harun al-Rasyid. Lihat, Ibid 101-102 
107 Ibid, hlm 101 
108 Dimitri Gutas, Ibid, hlm 61 



57 
 

 

 

berdebat secara sistematis berdasarkan keyakinan umum, yang sangat dibutuhkan 

dalam konteks sosial dan politik saat itu. Kebutuhan terhadap disiplin ini berakar 

dari ideologi kekaisaran yang dibangun oleh pendahulu al-Mahdi, yakni al-Mansur, 

yang menempatkan 'Abbasiyah sebagai penerus sah kerajaan-kerajaan besar 

sebelumnya. Salah satu aspek penting dari ideologi tersebut adalah pembentukan 

persemakmuran warga Muslim dengan hak yang setara, sebuah prinsip yang 

sebelumnya telah dirintis oleh Khalifah Umayyah, 'Umar II.109 

Pada tahap awal gerakan penerjemahan di dunia Islam, belum tersedia 

penerjemah profesional yang benar-benar menguasai bahasa Yunani dan Arab 

secara akademik. Karena itu, tokoh-tokoh seperti Khalifah Al-Mahdi terpaksa 

meminta bantuan tokoh agama dari komunitas Kristen Timur seperti Patriark 

Nestorian Timotius I, untuk menerjemahkan teks penting seperti Topik karya 

Aristoteles. Ini menunjukkan bahwa proses awal sangat bergantung pada jaringan 

intelektual non-Muslim, terutama komunitas Kristen berbahasa Suryani. 

Seiring dengan berkembangnya tradisi intelektual dan filsafat dalam dunia 

Islam, permintaan terhadap teks-teks Yunani yang diterjemahkan ke dalam bahasa 

Arab semakin meningkat, yang berarti bahwa dorongan penerjemahan datang dari 

dalam masyarakat Arab-Muslim sendiri, bukan karena minat Yunani terhadap 

bahasa Arab. Permintaan ini menyebabkan terburu-burunya penerjemahan, 

sehingga hasilnya kadang kurang berkualitas dalam segi bahasa, meskipun makna 

atau isi ilmiahnya tetap bisa dipahami. Contohnya, Yahya ibn al-Bitriq, salah satu 

penerjemah awal, dikenal kurang baik dalam menyusun kalimat dalam bahasa Arab, 

 
109 Dimitri Gutas, Ibid, hlm 62 



58 
 

 

 

meskipun pemahamannya terhadap teks Yunani cukup akurat. Karena itu, tokoh 

Arab seperti al-Kindi kemudian sering kali memperbaiki gaya dan struktur bahasa 

Arab dalam terjemahan-terjemahan tersebut, agar dapat digunakan dengan lebih 

baik dalam konteks ilmiah dan akademik oleh kalangan Muslim, pada masa awal 

gerakan penerjemahan, keterbatasan sumber daya manusia menyebabkan kualitas 

linguistik terjemahan kurang baik, namun permintaan intelektual yang tinggi 

mendorong terbentuknya tradisi penerjemahan yang semakin matang, dengan 

kolaborasi antara penerjemah non-Muslim dan editor Muslim seperti al-Kindi.110 

Gerakan penerjemahan yang awalnya digagas oleh Al-Mansur untuk tujuan 

administratif dan ilmiah, kemudian diperluas oleh Al-Mahdi sebagai respons 

terhadap tantangan sosial dan politik yang muncul akibat gelombang konversi 

besar-besaran. Menurut laporan sejarah dari Al-Abbari, Al-Mahdi mencurahkan 

upaya besar untuk memerangi bid‘ah dan kemurtadan, seperti Manikheisme, 

Bardesanisme, dan Marcionisme, yang mulai menyebar luas pada masanya, 

terutama melalui penerjemahan teks-teks mereka dari bahasa Persia dan Pahlavi ke 

dalam bahasa Arab. Sebagai langkah strategis, al-Mahdi menjadi khalifah pertama 

yang memerintahkan para teolog dialektika (al-jadal) untuk menulis karya 

bantahan terhadap ajaran-ajaran sesat tersebut, dengan tujuan membekali umat 

Islam dengan argumen rasional dan bukti-bukti kuat guna melawan penentang serta 

menjelaskan kebenaran kepada mereka yang masih ragu.111 

Prioritas dalam kegiatan penerjemahan lebih diarahkan pada teks-teks yang 

bernilai ilmiah dan praktis seperti filsafat, kedokteran, astronomi, dan matematika, 

 
110 Dimitri Gutas, Ibid., hlm 137 
111 Dimitri Gutas, Ibid, hlm 64-65 



59 
 

 

 

sementara karya sastra seperti puisi dan drama dianggap kurang memberikan 

kontribusi nyata sehingga tidak menjadi fokus utama. Gerakan penerjemahan ini 

memberikan dampak besar terhadap kemajuan ilmu pengetahuan di dunia Islam, 

serta turut berperan dalam melahirkan ilmuwan terkemuka seperti Al-Fazari dalam 

bidang astronomi.112 teks-teks dalam bidang filsafat, kedokteran, astronomi, dan 

matematika lebih diprioritaskan untuk diterjemahkan karena dapat langsung mendukung 

perkembangan ilmu pengetahuan, administrasi negara, dan kemajuan teknologi. 

Sebaliknya, karya sastra seperti puisi dan drama dipandang kurang bermanfaat 

secara praktis dalam konteks pembangunan ilmu dan pemerintahan, sehingga 

penerjemahannya tidak menjadi prioritas. Akibat dari kebijakan selektif ini, lahirlah 

tokoh-tokoh ilmuwan besar seperti Al-Fazari, yang dikenal dalam bidang 

astronomi, sebagai hasil langsung dari akses terhadap karya-karya ilmiah asing 

yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Hal ini mencerminkan bagaimana 

prioritas penerjemahan memengaruhi arah perkembangan intelektual di dunia 

Islam. 

 

2.4.2 Keberlanjutan Gerakan Penerjemahan pada Masa Khalifah Al-Hadi 

Khalifah Al-Hadi adalah khalifah keempat dari Dinasti Abbasiyah yang 

memerintah dalam waktu singkat, yaitu pada tahun 170 H / 786 M hingga 170 H / 

787 M. Ia merupakan putra dari Khalifah Al-Mahdi dan kakak dari Khalifah Harun 

Al-Rasyid. Meski masa pemerintahannya sangat singkat, namun ia tetap tercatat 

 
112Aris Setiawan dan Nuryuana Dwi Wulandari, Perkembangan Ilmu Pengetahuan pada 

Masa-Masa Keemasan Dinasti Abbasiyah: Gerakan Penerjemahan, Perpustakaan dan 

Observatorium, Jurnal Baksooka 1, no. 2 (November 2023). , hlm 97 



60 
 

 

 

dalam sejarah Abbasiyah sebagai bagian dari kelanjutan dinasti dan pemerintahan 

yang terstruktur.113 Sebagai putra Khalifah Al-Mahdi dan kakak dari Harun al-

Rasyid, ia melanjutkan estafet kepemimpinan yang sudah dibangun sebelumnya. 

Meskipun pemerintahannya singkat, eksistensinya menunjukkan bahwa struktur 

kekhalifahan Abbasiyah tetap berjalan dan memiliki sistem suksesi yang 

terorganisir. 

Khayzuran adalah seorang mantan budak dari Yaman yang menjadi istri 

Khalifah Al-Mahdi. Setelah menjadi permaisuri, ia memiliki pengaruh besar dalam 

pemerintahan, terutama dalam urusan penunjukan pewaris takhta. Ia mendorong 

agar kedua putranya, Musa Al-Hadi dan Harun Al-Rasyid, mendapatkan posisi 

penting. Namun, ketika Musa Al-Hadi naik takhta, ia menolak campur tangan 

ibunya dalam pemerintahan, yang menyebabkan hubungan mereka memburuk. 

Pada tahun 786 M, Hadi bahkan berencana untuk mencopot Harun dari posisi 

sebagai calon pengganti dan menunjuk putranya sendiri, Ja’far. Namun sebelum 

rencana itu terlaksana, Hadi meninggal secara mendadak. Ada yang menyebut ia 

wafat karena sakit, tetapi ada juga yang mencurigai bahwa Khayzuran terlibat 

dalam kematiannya dengan cara meracuninya.114 

 

2.5 Perkembangan Gerakan Penerjemahan Pada Masa Khalifah Harun Ar-

Rasyid (786–809 M) 

Nama lengkap Harun Ar-Rasyid adalah Harun Ar-Rasyid bin Muhammad 

Al-Mahdi bin Abdullah Al-Manshur bin Muhammad bin Ali bin Abdullah bin Al-

 
113 Syaikh Muhammad Al-Khudari, Ibid, hlm 152 
114 Hugh Kennedy, Ibid, hlm 111 



61 
 

 

 

Abbas bin Abdul Muthalib, Abu Ja'far. Beliau dilahirkan di kota Rayy, yang 

sekarang merupakan bagian dari Teheran, Iran. Waktu kelahirannya tercatat pada 

tanggal ketiga terakhir di bulan Dzulhijjah tahun 150 H.115 Harun Ar-Rasyid 

diangkat menjadi khalifah setelah wafat saudaranya Al-Hadi, menjabat resmi 

sebagai khalifah ke 5 Dinasti Abbasiyah pada bulan Rabiul Awwal 170H di usia 25  

 tahun.116 

Peralihan kekuasaan dari Khalifah Al-Hadi ke Harun Al-Rasyid terjadi secara 

mendadak dan misterius, karena kematian Al-Hadi pada malam itu masih belum 

jelas penyebab pastinya. Harun Al-Rasyid kebetulan sedang berada di istana yang 

sama. Ibunya, Khayzuran, segera bertindak cepat dengan membebaskan Yahya bin 

Khalid dari penjara. Yahya kemudian menemui Harun, membangunkannya, dan 

memberitahu bahwa ia sekarang menjadi khalifah. Atas nasihat Yahya, Harun 

segera pergi ke Baghdad untuk mengumumkan pengangkatannya kepada para 

gubernur. Sementara itu, Ja'far putra Al-Hadi yang sebelumnya sempat diakui 

sebagai calon penerus dipaksa untuk mundur dan melepaskan haknya atas takhta.117 

 Sejak Kecil Harun Ar-Rasyid menerima pendidikan istana yang luar biasa, 

yang secara fundamental membentuk pandangan dunianya dan kecintaannya pada 

ilmu. Guru-guru Harun Al-Rasyid adalah para pakar terbaik di bidangnya masing-

masing. Ia belajar sastra, ilmu Al-Qur'an, hadis, sejarah, musik, serta ilmu 

pemerintahan dan strategi militer. Proses pembentukan karakternya dipercepat 

 
115 Siti Halimah dan Aninda Ika Shabrina, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam 

Kepemimpinan Khalifah Harun ar-Rasyid,” Ta'limuna: Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 1 (2022): 

70. 
116 Syaikh Muhammad al-Khudari, Ibid, hlm. 163 
117 Hugh Kennedy, Ibid, hlm 112 



62 
 

 

 

sejak usia dini ketika ia diserahkan ke bawah bimbingan Yahya bin Khalid dari 

keluarga Barmaki, yang perannya jauh melampaui seorang guru biasa dan lebih 

sebagai mentor politik serta figur ayah yang amat dihormati.118 Keluarga Barmaki 

sendiri bukanlah sekadar pejabat, melainkan sebuah keluarga bangsawan Persia 

yang sangat berpengaruh dan berbudaya, yang mewarisi tradisi intelektual yang 

mendalam dari pusat keilmuan pra-Islam di Balkh.119 Berkat bimbingan yang dekat 

dan terstruktur ini, keluarga Barmaki berhasil menumbuhkan rasa cinta yang 

mendalam terhadap ilmu pengetahuan pada Al-Rasyid. Nilai inilah yang kemudian 

menjadi dasar kebijakannya sebagai khalifah, yang ia wujudkan dengan mendirikan  

 lembaga legendaris seperti Bayt al-Hikmah.120 

2.5.1 Dukungan Khalifah Harun Al-Rasyid Terhadap Gerakan Penerjemahan 

Dinasti Abbasiyah menunjukkan komitmen kuat terhadap pengembangan ilmu 

pengetahuan dan budaya dengan menjadikan bahasa Arab sebagai bahasa resmi 

pemerintahan dan ilmu pengetahuan. Langkah ini tidak hanya memperkuat identitas 

peradaban Islam, tetapi juga menjadi fondasi utama bagi gerakan penerjemahan 

besar-besaran karya-karya asing ke dalam bahasa Arab. Salah satu tokoh kunci 

dalam mendukung kebijakan ini adalah Khalifah Harun Al-Rasyid (150–193 

H/766–809 M), yang dikenal sebagai pelindung seni, sastra, dan ilmu pengetahuan. 

Di bawah kepemimpinannya, penggunaan bahasa Arab sebagai medium intelektual 

mengalami puncak kejayaan, yang memungkinkan terbentuknya warisan ilmiah 

dan budaya yang luas. Masa pemerintahan Harun Al-Rasyid secara umum dianggap 

 
118 Andre Clot,  Harun Al-Rasyid dan Dunia Seribu Satu Malam, diterjemahkan oleh Julich 

Hanafi (Jakarta: Republika, 2021), hlm 42- 44. 
119 Kevin van Bladel, The Bactrian Background of the Barmakids, hlm. 60. 
120 Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture, hlm. 28 



63 
 

 

 

sebagai zaman keemasan peradaban Islam, ditandai oleh kemajuan pesat dalam 

bidang ilmu, sastra, dan pembangunan institusi-institusi keilmuan seperti Bayt al-

Hikmah.121 

 penerjemah penting yang berperan besar pada masa Khalifah Harun Al-Rasyid. 

sebagian besar berasal dari kalangan non-Muslim seperti dokter dan cendekiawan 

Kristen Nestorian, memainkan peran sentral dalam mentransfer pengetahuan dari 

bahasa Yunani, Suryani, dan Persia ke dalam bahasa Arab. Beberapa di antaranya 

dapat dilihat dalam tabel berikut 

 

Tabel 2.2 Nama-Nama Penerjemah pada Masa Khalifah Harun Ar-Rasyid 

 

Nama Penerjemah Keterangan Bahasa/Sumber Asal 

Terjemahan 

Keluarga Bukhtishu Dinasti dokter Kristen 

Nestorian dari Gundishapur; 

berperan dalam penerjemahan 

teks kedokteran 

Yunani (terutama 

kedokteran) 

Yahya bin Patrick 

(Yahya ibn al-Batriq) 

Penerjemah awal teks 

kedokteran dan astronomi, 

aktif di masa Harun Ar-Rasyid 

Yunani dan Suryani 

Abdul Masih al-Naimi Penerjemah dan pemikir 

Kristen Suriah; aktif sejak 

akhir masa Harun Ar-Rasyid 

hingga awal al-Ma’mun 

Yunani (filsafat), melalui 

bahasa Suryani 

Juris al-Qalyubi (Jurjis 

ibn Bukhtishu) 

Dokter dan penerjemah dari 

keluarga Bukhtishu, melayani 

beberapa khalifah Abbasiyah 

Yunani (medis) dan 

Suryani 

 

Pada masa pemerintahan Khalifah Harun al-Rashid, Baghdad mengalami 

transformasi menjadi pusat intelektual yang mendunia, di mana berbagai disiplin 

ilmu berkembang pesat dan menarik perhatian para ilmuwan dari berbagai wilayah. 

Keberhasilan ini tidak terjadi secara tiba-tiba, melainkan ditopang oleh situasi 

 
121 Zulpina dan Muhammad Zaky Mawardie, Caliph Harun al Rashid's Policy on Arabic 

Language Development During the Abbasid Period, Al-Hibru: Jurnal Ilmu Bahasa Arab dan 

Pembelajarannya Vol. 1, No. 2 (Agustus 2024), hlm. 33 



64 
 

 

 

negara yang stabil baik secara militer maupun ekonomi selama lebih dari dua 

dekade kekuasaannya. Selain itu, peran penting Harun Al-Rashid dalam 

memajukan bahasa Arab sebagai bahasa ilmu pengetahuan dan administrasi turut 

menjadi fondasi utama kemajuan ilmiah pada masa itu. Upaya ini mempermudah 

akses terhadap ilmu pengetahuan dari berbagai sumber asing yang diterjemahkan 

ke dalam bahasa Arab, serta mendorong lahirnya generasi intelektual Muslim yang 

berpengaruh.122 para khalifah Dinasti Abbasiyah memahami bahwa legitimasi 

kekuasaan mereka sangat bergantung pada penguatan agama Islam, yang berpusat 

pada Al-Qur'an dalam bahasa Arab. Oleh karena itu, mereka menempatkan bahasa 

Arab bukan sekadar sebagai alat komunikasi, tetapi sebagai bagian inti dari identitas 

keislaman dan simbol kekuasaan religius. Pentingnya bahasa Arab ini kemudian 

meluas melampaui aspek keagamaan. Masyarakat non-Arab di wilayah kekuasaan 

Abbasiyah justru lebih cepat menerima penggunaan bahasa Arab dibandingkan 

dengan ajaran Islam itu sendiri. Artinya, bahasa Arab menjadi medium utama dalam 

interaksi sosial, politik, dan intelektual, bahkan sebelum proses islamisasi 

sepenuhnya berlangsung. Keadaan ini mengantar bahasa Arab menjadi bahasa 

internasional yang digunakan dalam ilmu pengetahuan, administrasi, dan budaya 

selama berabad-abad, mencerminkan statusnya sebagai bahasa peradaban Islam 

global.123 

Pada masa pemerintahan Khalifah Harun Al-Rashid, ilmu sastra Arab 

mengalami perkembangan yang sangat pesat dan menjadi salah satu bidang ilmu 

yang menonjol. Hal ini tidak terlepas dari dukungan langsung sang khalifah 

 
122 Ibid., hlm 34 
123 Ibid., hlm 35 



65 
 

 

 

terhadap para cendekiawan dan penyair, baik melalui perlindungan politik, 

penghargaan, maupun pemberian patronase (naungan finansial dan moral). 

Dukungan ini menciptakan iklim intelektual yang kondusif, sehingga sastra tidak 

hanya berkembang dari sisi kuantitas karya, tetapi juga kualitas bahasanya.124 

Pada periode ini pula muncul figur-figur terkemuka seperti, muncul para 

tokoh penting dalam dunia kesusastraan Arab seperti Al-Asma’i, Al-Farra’, dan Al-

Kisa’i. Mereka dikenal sebagai ahli bahasa dan sastra yang menganggap dialek 

Arab Badui (yang dianggap paling murni dan belum tercampur unsur asing) sebagai 

model ideal untuk bahasa Arab. Dengan demikian, perkembangan sastra pada masa 

ini tidak hanya menyangkut karya sastra seperti puisi, tetapi juga menyangkut upaya 

pelestarian dan pemurnian bahasa Arab itu sendiri, menjadikan era Harun al-Rashid 

sebagai salah satu masa keemasan dalam sejarah kesusastraan Arab. Perhatian 

khalifah terhadap bidang sastra dan linguistik memberikan fondasi yang sangat 

penting bagi keberhasilan gerakan penerjemahan yang berlangsung secara besar-

besaran di era ini. 

 Dukungan Harun Ar-Rasyid terhadap para cendekiawan seperti Al-Asma’i 

125 selain dikenal sebagai ahli zoologi dan filolog, juga memiliki peran penting 

dalam pendidikan putra-putra khalifah, Al-Amin dan Al-Ma’mun. Hal ini 

menunjukkan bahwa kompetensi linguistik dan literasi Arab menjadi bagian dari 

 
124 Ibid., hlm 36 
125 Nama Lengkapnya Abd Al-Malik ibn Quraib al-Aṣmaʿi 740–828 M adalah seorang 

cendekiawan dan filolog terkemuka dari mazhab tata bahasa Basrah, murid dari al-Khalil ibn Ahmad 

dan Abu 'Amr ibn al-'Ala'. Ia juga dianggap sebagai pelopor dalam bidang zoologi Islam, dengan 

karya-karya penting seperti Kitab al-Khail, Kitab al-Ibil, dan Kitab Khalaq al-Insan yang membahas 

anatomi hewan dan manusia. Meski asal-usulnya masih diperdebatkan antara Basrah dan Merv, 

Lihat Pada Rima Hadijah, Biography of Al-Asma’i. 



66 
 

 

 

strategi pendidikan elit intelektual Abbasiyah, yang nantinya akan mendukung 

proyek-proyek besar seperti pendirian Bayt al-Hikmah di masa Al-Ma’mun.ia 

berkiprah besar di lingkungan ilmiah Basrah. Ia dikenal di istana Khalifah Harun 

Ar-Rashid dan menjadi guru bagi putra-putra khalifah, Al-Amin dan Al-Ma’mun. 

Dukungan dari Barmakid menjadikannya tokoh yang dihormati dan sejahtera secara 

ekonomi. Al-Asma’i wafat pada tahun 828 M, kemungkinan di Baghdad atau 

Merv.126 Di sisi lain, keberadaan Al-Farra’ dan Al-Kisa’i yang berasal dari mazhab 

linguistik Kufah juga menunjukkan dinamika intelektual antar madrasah bahasa 

yang memperkaya kajian gramatikal, sehingga hasil terjemahan menjadi lebih 

presisi dan bernilai ilmiah tinggi. 

Al Fara dan Al Kisa’i Keduanya terkenal sebagai ahli tata bahasa dari 

sekolah Kufah. Mereka bersama Al-Asma'i berperan besar dalam kodifikasi dan 

standarisasi bahasa Arab, terutama lewat kompetisi dan memuat sekolah Basra vs 

Kufah. Imam Al-Kisai, yang memiliki nama lengkap Ali bin Hamzah bin Abdullah 

bin Bahman bin Fairuz Al-Asadi, adalah salah satu tokoh penting dalam bidang 

linguistik Arab klasik. Julukannya, "Al-Kisai," berasal dari peristiwa ketika ia 

melaksanakan ihram dengan mengenakan kisa’ atau selendang, yang kemudian 

menjadi penanda khas namanya. Ia diperkirakan lahir sekitar tahun 119 H dan wafat 

pada tahun 189 H. Meskipun informasi mengenai kelahirannya tidak pasti, 

kontribusinya terhadap perkembangan ilmu tata bahasa Arab dan pembacaan Al-

Qur’an menjadikannya sosok yang sangat dihormati di kalangan ulama Nahwu dan 

 
126 Rima Hadijah, Biography of Al-Asma’i, diposting 14 Juni 2015, 

https://hadijahrima.web.ugm.ac.id/biography-of-al-asmai/. 

https://hadijahrima.web.ugm.ac.id/biography-of-al-asmai/


67 
 

 

 

Qira’at. Sezaman dengannya, terdapat pula tokoh besar bernama Al-Farra’, yakni 

Abū Zakariyaʾ Yaḥya ibn Ziyad, seorang ahli bahasa dari Kufah yang dikenal 

karena sintesisnya antara pendekatan tata bahasa Basrah dan Kufah, serta 

keterlibatannya dalam penyusunan teori gramatikal Arab yang mendalam, 

menjadikannya figur sentral dalam tradisi filologi Arab.127 Dengan demikian, 

perkembangan kesusastraan dan ilmu bahasa Arab pada masa Harun ar-Rasyid 

bukan hanya merupakan kemajuan tersendiri dalam dunia keilmuan Islam, tetapi 

juga berfungsi sebagai pondasi linguistik yang mendukung kelancaran dan kualitas 

gerakan penerjemahan. Dukungan terhadap para filolog dan ahli tata bahasa 

menjadi salah satu bentuk strategi kultural Abbasiyah untuk menyerap, 

menyesuaikan, dan menyebarkan ilmu-ilmu asing dalam koridor bahasa Arab yang 

unggul dan ilmiah. 

Kebijakan Al-Mansur dalam mengadopsi elemen-elemen ideologi kekaisaran 

Persia, khususnya Sasanian, tidak berhenti pada masa pemerintahannya saja, 

melainkan diteruskan oleh para penerusnya, termasuk Khalifah Harun Al-Rasyid. 

Pengaruh kuat para pejabat Persia yang telah dimulai sejak masa Al-Mansur tetap 

terpelihara, bahkan semakin kuat dalam pemerintahan Harun. Keluarga Barmakid, 

misalnya, memainkan peran yang sangat dominan sebagai administrator, penasehat, 

dan pelaksana kebijakan kekhalifahan. Loyalitas dan kecakapan mereka dalam 

mengelola pemerintahan menunjukkan bahwa visi Al-Mansur tentang pentingnya 

kontribusi elemen Persia terbukti berhasil dalam memperkuat birokrasi Abbasiyah. 

 
127 Mohammed Abdullah Hussein dan Dr. Mohammed Ahmed Mosleh, Disagreement of 

Al-Imam Al-Kisai (d. 189 A.H) to His Sheikh Al-Imam Hamza (d. 156 A.H), and Its Impact on the 

Criticism Directed to Them – A Comparative Study, Islamic Sciences Journal (ISJ), Vol. 10, No. 3 

(2019), hlm. 268 



68 
 

 

 

Namun, puncak dari pengaruh ini justru terjadi pada masa Harun Al-Rasyid, yang 

kemudian berakhir secara tragis ketika Harun memutuskan untuk menyingkirkan 

keluarga Barmakid pada tahun 803 M tindakan yang menandai akhir dari satu era 

dominasi Persia di istana Abbasiyah.128 

Masa pemerintahan Khalifah Harun Al-Rasyid mewariskan fondasi 

kemakmuran bagi rakyatnya sekaligus menandai puncak perkembangan 

kebudayaan dan berbagai cabang keilmuan. Kemajuan intelektual ini secara 

signifikan ditopang oleh berlanjutnya gerakan penerjemahan literatur kuno dari 

peradaban Yunani, Suriah, Iran, dan Sansekerta, yang dipelopori oleh tokoh-tokoh 

seperti keluarga Bakhtisyu,129 Yahya bin Patrick, dan Abdul Masih al-Naimi. 130  

Yahya bin Patrick atau lebih dikenal sebagai Yahya ibn Al-Bitriq Wafat sekitar 

806 M  adalah seorang sarjana dan penerjemah Suriah yang berperan penting dalam 

awal gerakan penerjemah teks Yunani ke dalam bahasa Arab. Ia dikenal sebagai 

salah satu pionir dalam penerjemahan ilmiah, khususnya dalam bidang kedokteran, 

astronomi, dan filsafat.131 Yahya ibn Al-Bitriq merupakan salah satu penerjemah 

utama pada masa Harun Ar-Rasyid, meskipun aktivitas penerjemahnya dimulai 

sejak era Al-Manshur dan berlanjut hingga masa Al-Ma'mun.  

Selain yahya Ibn Al-Batriq, tokoh yang tercatat sebagai penerjemah penting 

pada masa pemerintahan Abbasiyah, khususnya di era Khalifah Harun Al-Rasyid. 

 
128 Dimitri Gutas, Ibid.,hlm 53 
129 Keluarga Bukhtishu adalah dinasti dokter Kristen Nestorian dari Gundishapur yang 

melayani khalifah Abbasiyah sejak abad ke-8. Tokoh utamanya pada masa Harun al-Rasyid, Jibril 

ibn Bukhtishu, menjadi dokter pribadi khalifah dan berperan dalam penerjemahan serta 

pengembangan ilmu kedokteran Yunani.Lihat, Philip K Hitti,Ibid.,hlm 385 
130 Fadhlurrahman dan Abd. Rachman Assegaf, “Peran Harun al-Rasyid terhadap Pendidikan 

Islam di Era Daulah Abbasiah,” Kalimah: Jurnal Studi Agama-Agama dan Pemikiran Islam 17, no. 

2 (2019) hlm 187 
131 Philiph K Hitti, Ibid., hlm 387 



69 
 

 

 

Adalah Abdul Masih Al-Naimi Ia berasal dari komunitas Kristen Nestorian Suriah 

dan dikenal berperan dalam gerakan penerjemahan besar-besaran naskah-naskah 

Yunani dan bahasa asing lain ke dalam bahasa Arab yang berlangsung di Bagdad.132 

Mereka bekerja bersama para ulama dan ilmuwan seperti Hunayn ibn Ishaq, dan 

para penerjemah Kristen lain yang memiliki kompetensi dalam bidang bahasa 

Yunani, Suryani, dan Arab. 

Ia juga mendirikan berbagai lembaga pendidikan dan pusat intelektual seperti 

Baitul Hikmah atau Rumah Kebijaksanaan, yang tidak hanya berfungsi sebagai 

perpustakaan dan pusat penerjemahan, tetapi juga menjadi tempat pertukaran ilmu 

pengetahuan lintas budaya. Selain itu, berkembang pula institusi-institusi seperti 

kuttab atau maktab, toko-toko buku, majelis sastra, dan perpustakaan yang tersebar 

di berbagai wilayah kekhalifahan. Dalam membentuk sistem pendidikan, Harun Ar-

Rasyid mendorong prinsip-prinsip multikulturalisme dengan menjunjung tinggi 

nilai toleransi, keterbukaan, kesetaraan, dan kebebasan ilmiah, sehingga 

menjadikan lingkungan intelektual pada masanya inklusif dan progresif.133  

Pada masa pemerintahan Khalifah Harun ar-Rasyid, perhatian terhadap kaum 

intelektual sangat menonjol. Ia dikenal sebagai pemimpin yang dermawan, 

memberikan penghargaan dan hadiah melimpah kepada para ilmuwan, sarjana, dan 

ahli di berbagai bidang, yang pada gilirannya mendorong semangat dan 

produktivitas kalangan terpelajar di dunia Islam. Salah satu aspek penting dalam 

perkembangan intelektual pada masa ini adalah pengenalan dan pemanfaatan 

 
132 Fadhlurahman, Op.Cit., hlm 187 
133 Manshuruddin, Pemikiran Pendidikan Islam pada Masa Khalifah Harun ar-Rasyid, 

Jurnal Ilmiah Al-Hadi, Vol. 7, No. 2 (2022), hlm. 1 



70 
 

 

 

teknologi kertas dari Cina, yang difasilitasi oleh Harun. Produksi kertas yang lebih 

murah dan praktis dibandingkan dengan bahan sebelumnya memungkinkan 

penyebaran ilmu pengetahuan secara luas. Hal ini turut mendorong pertumbuhan 

toko-toko buku dan kegiatan penulisan, terutama setelah didirikannya pabrik kertas 

pertama di Baghdad pada tahun 794–795 M.134 

Sebelum munculnya kekhalifahan Islam, sebagian karya-karya Yunani telah 

diterjemahkan ke dalam bahasa Suryani oleh komunitas Kristen Timur. Namun, 

terjemahan-terjemahan ini terbatas, baik dari segi jumlah maupun cakupan 

bidangnya lebih banyak berfokus pada teologi dan sedikit pada ilmu eksakta. Selain 

itu, kualitasnya pun belum memenuhi standar ilmiah tinggi yang kemudian 

ditetapkan oleh para pelindung ilmu pengetahuan di bawah Dinasti Abbasiyah. 

Untuk menjawab tuntutan baru dari para patron Abbasiyah yang menginginkan 

terjemahan yang akurat, luas, dan bergaya ilmiah, para penerjemah terpaksa 

meningkatkan kompetensinya, terutama dalam penguasaan bahasa Yunani dan ilmu 

yang dikandung teks tersebut. Mereka harus melampaui kemampuan para 

cendekiawan Suryani sebelumnya, baik dalam pemahaman maupun dalam metode 

penerjemahan.135 

Seiring meningkatnya kebutuhan dan kualitas yang diharapkan, penerjemahan 

berubah menjadi profesi elit yang sangat menguntungkan secara finansial. 

Contohnya, keluarga Banu Musa yang merupakan patron ilmu penting pada masa 

itu membayar hingga 500 dinar emas per bulan kepada para penerjemah, yang 

 
134 Manshuruddin, Ibid.,hlm.3 
135 Dimitri Gutas, Ibid., hlm. 138 



71 
 

 

 

nilainya sangat besar bahkan dalam konteks ekonomi masa kini. Insentif sebesar ini 

menarik banyak orang berbakat untuk terjun ke dunia penerjemahan, mendorong 

profesionalisasi dan persaingan kualitas di antara para penerjemah, serta 

mempercepat perkembangan keilmuan dalam dunia Islam.136 

Sebelum wafatnya Harun Ar-Rasyid pada tahun 809 M, meninggalkan wasiat 

agar takhta kekhalifahan diwariskan terlebih dahulu kepada putranya, Al-Amin, dan 

setelahnya dilanjutkan oleh saudaranya, Al-Makmun. Al-Amin lahir pada tahun 

787 M dari seorang Ibu bernama Zubaidah, yang merupakan wanita bangsawan dari 

Bani Hasyim, yang menjadikannya memiliki kedudukan lebih tinggi secara sosial 

dan politik. Sementara itu, Al-Makmun sebenarnya lahir enam bulan lebih awal dari 

Al-Amin, namun karena ibunya adalah seorang hamba sahaya, posisinya dianggap 

lebih rendah dalam struktur kekuasaan saat itu.137  

Perebutan kekuasaan dalam sistem monarki kerap terjadi saat pergantian 

khalifah di lingkungan keluarga Abbasiyah. Konflik ini biasanya muncul karena 

adanya pihak-pihak dalam keluarga yang merasa tidak mendapatkan bagian dalam 

kekhalifahan atau karena ketidakpuasan terhadap kepemimpinan khalifah di 

wilayah tertentu. Salah satu kesalahan besar yang terjadi pada masa Dinasti 

Abbasiyah adalah kebijakan mengangkat lebih dari satu putra mahkota dalam satu 

masa pemerintahan. Keputusan ini justru menjadi sumber kekacauan dan bencana 

di kemudian hari, karena meskipun sudah terbukti merugikan dari pengalaman 

sebelumnya, para khalifah tetap meniru pola suksesi yang dijalankan oleh 

pendahulu mereka. Ironisnya, para khalifah setelahnya pun tidak mengambil 

 
136 Dimitri Gutas, Ibid., hlm. 138 

           137 Muhammad Al-Khudari, Ibid hlm 260 



72 
 

 

 

pelajaran dari peristiwa-peristiwa tersebut. Pengangkatan lebih dari satu calon 

penerus sering kali menimbulkan kerusuhan dalam sistem kekuasaan, terutama 

ketika seorang khalifah berupaya menyingkirkan putra mahkota dari garis 

keturunan saudaranya demi mengangkat anaknya sendiri. Dengan sikap egois dan 

mementingkan dinasti pribadi, para penguasa sering mengingkari sumpah dan janji 

yang seharusnya mereka pegang teguh, sehingga menyebabkan pertikaian internal 

dan melemahnya struktur kekhalifahan itu sendiri sebagaimana tampak dalam peran 

Al-Fadhl ibn Rabi', yang menutupi pengkhianatannya terhadap wasiat Harun al-

Rasyid demi mempertahankan kekuasaan Al-Amin dan mendorong konflik 

berdarah antara dua putra khalifah.138 

Al-Fadhl bin Ar-Rabi' melakukan pelanggaran serius terhadap sumpah 

setianya kepada Al-Makmun karena diliputi ketakutan akan kehilangan kekuasaan 

jika Al-Makmun naik menjadi khalifah. Meskipun Al-Amin sebenarnya berniat 

mematuhi wasiat ayahnya, Harun al-Rasyid, yang menetapkan Al-Makmun sebagai 

penerus, Al-Fadhl justru memanfaatkan posisinya untuk memengaruhi keputusan 

Al-Amin. Ia mendorong Al-Amin untuk mempertahankan kekhalifahan dan 

mengangkat putranya sendiri sebagai putra mahkota. Lebih jauh, Al-Fadhl juga 

menyebarkan seruan pembaiatan untuk Musa, putra Al-Amin, ke seluruh pejabat, 

sebagai upaya mengukuhkan kekuasaan Al-Amin dan menyingkirkan hak Al-

Makmun secara perlahan.139 Setelah memperoleh baiat dari para pendukungnya, 

Muhammad Al-Amin berniat untuk memberhentikan saudaranya, Al-Qasim Al-

 
138  Mulia Safira, Kepemimpinan Putra Mahkota terhadap Runtuhnya Dinasti Abbasiyah, 

Jurnal Fusion, Vol. 3, No. 1 (2023), hlm. 5 
139 Syaikh Muhammad Al-Khudari, Ibid hlm 263 



73 
 

 

 

Mu’tamin, yang membuat Abdullah Al-Makmun menyadari bahwa posisinya mulai 

terancam. Sebagai tanggapan, Al-Makmun memutuskan jalur pengiriman pos ke 

arah Al-Amin dan menghapus nama Al-Amin dari daftar resmi pemerintahan.140 

Kekalahan Al-Amin disebabkan oleh sifatnya yang boros, arogan, serta 

kurangnya kemampuan dalam memimpin.141 Sebaliknya, kemenangan Al-Ma’mun 

didapat berkat strategi perangnya yang efektif. Selain itu, Al-Ma’mun juga berhasil 

memperoleh dukungan besar dari masyarakat Abbasiyah Dikenal sebagai sosok 

yang cerdas, berpengetahuan luas, pemberani, pemaaf, dan memiliki pemikiran 

logis. Ia dididik dalam berbagai ilmu seperti fiqih, bahasa, sastra, dan pemerintahan 

oleh guru-guru terkemuka.142  

  

 
140 Ibid Hlm 264 
141 Faizal Amir, Ibid, hlm 107 
142 Ibid, hlm 108 


