
59 

 

BAB III 

KONTRIBUSI KHALIFAH AL-MA’MUN DALAM PENGEMBANGAN 

BAYT AL-HIKMAH TAHUN 813-833 M 

 

3.1 Awal Berdirinya Bayt al-Hikmah dan Gagasan Intelektual Al-Ma’mun 

3.1.1 Asal-Usul Bayt Al-Hikmah 

 Dinasti Abbasiyah Menurut Ahmad Syalabî merupakan pemerintahan 

Islam yang progresif dalam memajukan peradaban ilmu pengetahuan. Hal ini 

tercermin dalam tiga aspek utama: berkembangnya penulisan karya ilmiah (ḥarakāt 

al-taṣnīf), kodifikasi ilmu-ilmu keislaman, dan gerakan penerjemahan (ḥarakāt al-

tarjamah) yang berlangsung secara masif dan berkesinambungan. Dalam konteks 

ini, Bayt Al-Hikmah berperan penting bukan hanya sebagai pusat penerjemahan, 

tetapi juga sebagai perpustakaan dan lembaga pendidikan tinggi. Keberadaannya 

mencerminkan komitmen para khalifah Abbasiyah, terutama al-Ma’mun, dalam 

mendorong kemajuan ilmu dengan melibatkan para ilmuwan lintas agama dan 

budaya dalam kegiatan intelektual.88 

Menurut Mehdi Nakosteen, sebagaimana dikutip oleh Hasan Asari, Bayt Al-

Hikmah berawal dari sebuah perpustakaan sederhana yang dikenal dengan nama 

Khizânat al-Hikmah, yang telah berdiri sejak masa pemerintahan Khalifah Hârûn 

al-Rasyîd. Pada masa kekuasaan putranya, Al-Ma’mûn, lembaga ini mengalami 

perkembangan signifikan. Al-Ma’mun membangun Bayt Al-Hikmah sebagai 

institusi yang lebih besar dan terstruktur, dengan berbagai ruangan yang berfungsi 

 
88 Ahmad Syalabî, Sejarah dan Kebudayaan Islam, (Jakarta: Pustaka Al-Husna Baru, 

1997), hlm.207 



60 
 

 
 

sebagai tempat penyimpanan buku. Setiap ruangan dinamai sesuai dengan tokoh 

pendirinya, seperti Khazanah Al-Rasyîd dan Khazanah Al-Ma’mûn. Bangunan ini 

terintegrasi langsung dengan kompleks istana dan dilengkapi berbagai divisi 

penting, antara lain divisi penerjemahan, penyalinan, penulisan, penjilidan, 

pencetakan, serta penelitian. Dengan struktur yang demikian, Bayt Al-Hikmah 

menjelma menjadi pusat ilmu pengetahuan yang sangat berharga pada masanya.89 

Pada masa Dinasti Abbasiyah, Bayt Al-Hikmah dikenal dengan beberapa 

nama berbeda. Beberapa sumber menyebutnya sebagai "lemari kebijaksanaan", 

seperti yang digunakan oleh sejarawan Ibnu al-Nadim, meskipun ia juga sering 

memakai istilah Bayt Al-Hikmah untuk merujuk pada tempat yang sama. Ulama 

lain, seperti Ibnu Sa’id al-Andalusi dan al-Qalaqshandi, juga menggunakan istilah 

"lemari kebijaksanaan" sebagai sebutan untuk Bayt Al-Hikmah. Sementara itu, Haji 

Khalifa 90menyebutnya dengan nama lain, yaitu Dar Al-Hikmah. Meskipun 

penamaannya berbeda-beda, semua istilah tersebut mengandung arti yang sama 

yaitu bahwa Bayt al-Hikmah adalah tempat berkumpulnya ilmu pengetahuan dan 

kebijaksanaan.91 

Bayt Al-Hikmah pada masa Khalifah Al-Ma’mun didirikan atas dasar 

dorongan intelektual, kebutuhan praktis pemerintahan, serta dukungan politik dan 

ekonomi dari negara. Minat besar Al-Ma’mun terhadap ilmu pengetahuan, 

 
89 Al Farabi, M. Loc.Cit ,hlm. 37 
90 Haji Khalifa adalah cendekiawan Turki Utsmani abad ke-17, bukan tokoh sezaman 

dengan Khalifah al-Ma’mun. Ia terkenal karena menulis buku ensiklopedia tentang karya-karya 

ilmiah Islam. 
91Algeriani, A. A. A., & Mohadi, M. (2017). The house of wisdom (Bayt al-hikmah) and 

its civilizational impact on Islamic libraries: a historical perspective. Mediterranean Journal of 

Social Sciences, 8(5). 



61 
 

 
 

khususnya dalam bidang penerjemahan dan filsafat, menjadikan Bayt al-Hikmah 

berkembang menjadi pusat ilmiah terkemuka dalam dunia Islam. Dukungan aktif 

dari khalifah, baik dalam bentuk pendanaan maupun pengiriman utusan ke luar 

negeri untuk mengumpulkan naskah-naskah penting, memperkuat peran lembaga 

ini sebagai fondasi kemajuan ilmu dan peradaban Islam pada abad ke-9 M.92 

Perkembangan perpustakaan Bayt Al-Hikmah didukung oleh beberapa hal 

penting. Pertama, para khalifah Abbasiyah, seperti Al-Manshur, Harun Al-Rasyid, 

dan Al-Ma’mun, sangat mencintai ilmu pengetahuan. Kedua, adanya kegiatan 

penerjemahan buku-buku asing dalam jumlah besar yang dilakukan pada abad ke-

9 dan ke-10. Ketiga, penggunaan kertas yang semakin luas di dunia Islam, sehingga 

penyalinan buku menjadi lebih mudah. Keempat, banyak ilmuwan dari berbagai 

daerah datang ke Baghdad untuk belajar dan meneliti. Kelima, kekayaan Dinasti 

Abbasiyah memungkinkan mereka memberikan bantuan dana bagi kegiatan ilmiah, 

seperti memberi penghargaan kepada para ilmuwan, mendukung lembaga 

penerjemahan, dan membangun observatorium. Keenam, ajaran Islam yang 

mendorong umatnya untuk menuntut ilmu menjadi alasan utama para khalifah dan 

ilmuwan terus mengembangkan ilmu pengetahuan.93 

Bayt Al-Hikmah berkembang berkat dukungan para pemimpin yang peduli 

terhadap ilmu pengetahuan. Sejak tahun 815 M, Khalifah Al-Ma’mun mulai 

mengembangkan lembaga ini secara serius dan menjadikannya pusat kegiatan 

 
92Kocabıyık, N. Ö. (2016). Abbasî Beytü’l-Hikmesi İle Ağlebî Beytü’l-Hikmesi’nin 

Karşılaştırılması. Turkish Academic Research Review, 6(1), hlm.355-369. 
93Lubis, S. (2025). TRADISI PEMELIHARAAN KHAZANAH INTELEKTUAL: 

TINJAUAN HISTORIS BAIT AL-HIKMAH. ADABBA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1), 

hlm.83-98. 



62 
 

 
 

ilmiah. Pada masa pemerintahannya, aktivitas intelektual mencapai puncaknya. 

Bayt al-Hikmah tidak hanya berfungsi sebagai tempat penyimpanan naskah kuno 

dari Persia, Bizantium, Etiopia, dan India, tetapi juga menjadi tempat kajian dan 

pengembangan ilmu. Al-Ma’mun mengundang ilmuwan terkemuka seperti 

Muhammad ibn Musa al-Khawarizmi, ahli matematika dan astronomi, untuk 

bergabung. Saat itu, Sahl ibn Harun menjabat sebagai direktur. Pada tahun 832 M, 

Bayt al-Hikmah ditetapkan sebagai akademi ilmiah pertama yang dilengkapi 

observatorium, perpustakaan, dan lembaga penerjemahan. Kepala pertamanya 

adalah Yahya ibn Masawaih, yang kemudian digantikan oleh muridnya, Hunayn 

ibn Ishaq, seorang penerjemah ternama.94 

3.1.2 Struktur Organisasi Bayt Al-Hikmah 

Bayt Al-Hikmah memiliki struktur organisasi yang tersendiri. Beberapa 

istilah jabatan yang digunakan dalam lembaga ini menunjukkan bahwa Bayt Al-

Hikmah tidak hanya berfungsi sebagai perpustakaan, tetapi juga sebagai pusat 

ilmiah yang terorganisir. Istilah seperti kepala rumah sakit (Sahib al-Bimarsatan)95, 

penanggung jawab observatorium (Sahib al-Asturlab), kepala divisi 

administrasi(Sahib al-Diwan), serta kepala urusan perpustakaan (al- Khazin)96 

 
94Fathur Riyadi, “Perpustakaan Bayt al-Hikmah: The Golden Age of Islam,” Libraria: 

Jurnal Perpustakaan 2, no. 1 (2016). 
95 Ṣāḥib al-Bīmāristān  adalah jabatan resmi yang merujuk pada kepala atau pengelola 

rumah sakit (bīmāristān) dalam struktur administratif dunia Islam pada masa Abbasiyah, termasuk 

pada masa pemerintahan Khalifah al-Ma’mun (813–833 M). Jabatan ini muncul sebagai bagian dari 

sistem kelembagaan yang lebih kompleks ketika ilmu kedokteran berkembang pesat, salah satunya 

melalui Bayt al-Hikmah di Baghdad. 
96 Al-Khāzin secara harfiah berarti “penjaga” atau “pengurus”, dan dalam konteks 

kelembagaan ilmu pengetahuan di era Abbasiyah—terutama pada masa Khalifah al-Ma'mun jabatan 

al-Khāzin merujuk pada penanggung jawab perpustakaan atau pengelola khazanah ilmu, termasuk 

yang berada di Bayt al-Hikmah (Rumah Kebijaksanaan). 



63 
 

 
 

menandakan adanya pembagian tugas dan koordinasi dalam pengelolaan lembaga 

tersebut.97 

Pengumpulan koleksi buku dilakukan melalui pembelian, penerjemahan, 

dan sumbangan dari berbagai kalangan, termasuk para ilmuwan. Koleksi ini sangat 

beragam, terdiri dari manuskrip dan buku-buku yang berasal dari peradaban 

Yunani, Persia, dan India. Untuk memudahkan akses, koleksi tersebut disusun 

dalam rak-rak dan dikelola melalui sistem katalogisasi tertentu. Para ilmuwan 

seperti Al-Bayruni dan Ibnu Zakariya al-Razi terlibat dalam proses klasifikasi ini.98 

Struktur Bayt Al-Hikmah dapat di petakan sebagai berikut: 

1. Khalifah (Al-Ma’mun) memegang posisi tertinggi dalam struktur Bayt al-

Hikmah sebagai pelindung utama sekaligus pengarah visi keilmuan 

lembaga ini. Perannya tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga 

ideologis. Al-Ma’mun memberikan arah intelektual kepada lembaga 

tersebut dengan mendukung proyek-proyek besar penerjemahan dan riset 

ilmiah, serta menyediakan pendanaan yang stabil melalui bait al-māl. Ia 

bahkan terlibat langsung dalam pengawasan ilmiah, termasuk dalam seleksi 

buku-buku yang diterjemahkan. Posisi khalifah dalam konteks ini 

menunjukkan bahwa Bayt al-Hikmah tidak berdiri secara independen, 

melainkan merupakan bagian integral dari politik kebudayaan 

kekhalifahan.99 

 
97 Algeriani, A. A. A., & Mohadi, M. (2017). The house of wisdom (Bayt al-Hikmah) and 

its civilizational impact on islamic libraries: a historical perspective. Mediterranean Journal of 

Social Sciences, 8(5). 
98 Ibid 
99 Dimitri Gutas, Op.cit , hal. 42–45. 



64 
 

 
 

2. Di bawah Khalifah, terdapat jabatan Mushrif al-‘Ulyā, yang berperan 

sebagai direktur utama lembaga. Mushrif bertanggung jawab dalam 

mengoordinasikan seluruh aktivitas lembaga, baik yang bersifat ilmiah 

maupun administratif. Ia mengawasi proses penerjemahan, pelestarian 

manuskrip, dan penyusunan agenda keilmuan. Jabatan ini memerlukan 

kapasitas ilmiah sekaligus kemampuan manajerial, karena ia menjadi 

penghubung antara kehendak khalifah dan pelaksanaan teknis di 

lapangan.100 

3. Mendampingi mushrif adalah al-Musā‘id, yaitu asisten direktur yang 

membantu pelaksanaan teknis kegiatan harian. Tugasnya meliputi 

penjadwalan kerja, pengawasan distribusi tugas antar tim ilmiah, serta 

memastikan koordinasi antarunit berjalan lancar. Al-Musā‘id menjadi 

penghubung penting antara manajemen pusat dan para pekerja ilmiah, 

sehingga posisi ini menjadi kunci kelancaran operasional lembaga dalam 

aktivitasnya sehari-hari.101 

4. Para ilmuwan merupakan tulang punggung kegiatan keilmuan di Bayt al-

Hikmah. Mereka bertanggung jawab atas proses riset, penyalinan, 

penerjemahan, hingga pengajaran. Sebagian dari mereka merupakan 

spesialis di bidang tertentu, seperti astronomi, kedokteran, atau filsafat. Para 

ilmuwan ini berkolaborasi dalam proyek-proyek ilmiah besar dan sering 

bekerja secara tim. Keberadaan mereka memperlihatkan bahwa Bayt al-

 
100 Gerhard Endress, “The Circle of al-Kindī: Early Arabic Translations from the Greek and 

the Rise of Islamic Philosophy,” dalam Gutas (ed.), Greek Thought, Arabic Culture, hlm. 39–40. 
101 Damitri Gutas,Op.cit , hlm. 48–50. 



65 
 

 
 

Hikmah bukan sekadar perpustakaan, tetapi merupakan lembaga riset aktif 

yang menghasilkan ilmu baru dan menyebarkannya.102 

5. Salah satu kelompok terpenting dalam struktur ini adalah al-Mutarjimūn 

atau para penerjemah. Mereka bertugas menerjemahkan karya-karya dari 

bahasa Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa Arab. Para mutarjim 

sering kali memiliki latar belakang multibahasa dan pelatihan filosofis, 

seperti Hunayn ibn Ishaq yang menerjemahkan karya-karya Galen dan 

Aristoteles. Proyek penerjemahan ini dilakukan secara sistematis dan 

terstruktur, menunjukkan adanya manajemen ilmiah yang matang.103 

6. Setelah proses penerjemahan selesai, hasil karya tersebut disalin dan 

disebarluaskan oleh al-Warrāqūn, yakni para juru tulis profesional. Tugas 

mereka adalah menggandakan naskah, menjaga kerapian teks, dan 

menyusun format standar penulisan. Peran warrāq sangat penting dalam 

penyebaran ilmu karena merekalah yang memperbanyak manuskrip untuk 

dikirim ke daerah lain atau disimpan di perpustakaan Negara.104 

7. Selanjutnya, proses penyimpanan dan pengelolaan koleksi naskah berada di 

bawah tanggung jawab al-Khazin atau pustakawan. Ia tidak hanya menjaga 

fisik manuskrip, tetapi juga mengatur sistem katalogisasi dan peminjaman. 

Fungsi ini menandakan bahwa Bayt al-Hikmah memiliki sistem 

 
102 George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West 

(Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981), hlm. 153–154. 
103 George Saliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance 

(Cambridge, MA: MIT Press, 2007), hlm. 13–14. 
104George  Makdisi, Op.cit hlm. 152–153. 



66 
 

 
 

perpustakaan yang modern untuk zamannya, lengkap dengan pengelolaan 

koleksi dan prosedur sirkulasi yang teratur.105 

8. Dalam bidang ilmu eksakta, Bayt al-Hikmah memiliki unit yang terdiri dari 

al-Munajjimūn (ilmuwan astronomi) dan ahli hisab (matematikawan). 

Mereka melakukan pengamatan langit, menyusun tabel astronomi, dan 

membuat kalkulasi matematis untuk keperluan ilmu dan kehidupan praktis 

seperti penentuan waktu ibadah atau pembuatan kalender. Khalifah Al-

Ma’mun sendiri sangat tertarik pada astronomi dan membangun 

observatorium untuk mendukung aktivitas para ilmuwan ini.106 

9. Semua elemen dalam struktur Bayt al-Hikmah dibiayai oleh negara melalui 

sistem gaji tetap. Para ilmuwan dan pegawai dikenal sebagai munfaqūn, 

yaitu mereka yang menerima upah rutin dari bait al-māl. Dukungan finansial 

ini memungkinkan Bayt al-Hikmah berkembang sebagai institusi yang 

stabil dan berkelanjutan, di mana para intelektual dapat berkonsentrasi 

penuh dalam kegiatan ilmiah tanpa terganggu persoalan ekonomi.107 

Secara keseluruhan, Bayt Al-Hikmah bukan hanya tempat penyimpanan dan 

penerjemahan buku, melainkan juga berfungsi sebagai lembaga pendidikan dan 

penelitian. Lembaga ini menjadi wadah para ilmuwan untuk mengembangkan ilmu 

pengetahuan dalam berbagai disiplin, seperti astronomi, filsafat, matematika, 

linguistik, serta ilmu kedokteran. Kontribusinya menjadikan Bayt al-Hikmah 

sebagai salah satu institusi ilmiah paling berpengaruh dalam sejarah peradaban 

 
105 Damitri Gutas,Op.Cit . Hlm.53–54. 
106 Seyyed Hossein Nasr, Science and Civilization in Islam (Cambridge: Harvard 

University Press, 2006), hlm.. 189–192. 
107 Damitri Gutas, Op.Cit, hlm. 56. 



67 
 

 
 

Islam.108Berikut beberapa cabang ilmu pengetahuan yang berkembang di masa 

Khalifah Al-Ma’mun: 

1. Astronomi. Pada masa pemerintahan Khalifah al-Ma’mun 813–833 M, 

astronomi menjadi salah satu cabang ilmu yang paling pesat berkembang. Al-

Ma’mun tidak hanya mendirikan observatorium di Baghdad dan Damaskus, 

tetapi juga mendorong eksperimen ilmiah untuk mengukur keliling bumi. 

Ilmuwan seperti al-Khwarizmi dan al-Farghani menyusun tabel astronomi 

(zij) dan memperbaiki pemahaman tentang pergerakan benda langit. Inisiatif 

ini menjadikan dunia Islam sebagai pusat studi astronomi paling maju pada 

abad ke-9.109 

2. Matematika. Bidang matematika juga mengalami kemajuan signifikan. 

Tokoh terkemuka seperti al-Khwarizmi menulis Al-Kitab al-Mukhtashar fi 

Hisab al-Jabr wal-Muqabala110, yang menjadi rujukan awal bagi 

perkembangan ilmu aljabar. Di samping itu, sistem bilangan desimal dari 

India diperkenalkan dan dikembangkan lebih lanjut di Baghdad. Konsep nol 

serta operasi aritmetika lainnya mulai digunakan secara sistematis dalam 

lingkungan ilmiah Islam.111 

3. Kedokteran. Perkembangan ilmu kedokteran sangat menonjol pada masa ini, 

terutama melalui kegiatan penerjemahan karya-karya medis Yunani seperti 

 
108 Ibid 
109 George Saliba, Op.Cit hal. 60–64. 
110 Kitab Al-Kitāb al-Mukhtaṣar fī Ḥisāb al-Jabr wa al-Muqābalah adalah karya 

monumental dari Muḥammad ibn Mūsā al-Khwārizmī, ditulis sekitar tahun 820 M pada masa 

Khalifah al-Ma’mun dan berperan penting dalam perkembangan ilmu matematika, khususnya 

aljabar. 
111 Jim Al-Khalili, The House of Wisdom: How Arabic Science Saved Ancient Knowledge 

and Gave Us the Renaissance (London: Penguin, 2010), hal. 85–90 



68 
 

 
 

Galen dan Hippocrates. Hunayn ibn Ishaq, salah satu tokoh utama Bayt al-

Hikmah, tidak hanya menerjemahkan, tetapi juga menyusun ensiklopedia 

kedokteran yang menjadi rujukan di dunia Islam dan Eropa. Ilmu farmasi, 

anatomi, dan klinik tumbuh pesat sebagai bagian dari sistem keilmuan yang 

didukung oleh Negara.112 

4. Filsafat. Di bawah pemerintahan Al-Ma’mun, filsafat Yunani diperkenalkan 

secara sistematis ke dunia Islam. Teks-teks Aristoteles, Plato, dan Plotinus 

diterjemahkan ke dalam bahasa Arab dan dikaji ulang oleh para filsuf 

Muslim, terutama al-Kindi, yang dikenal sebagai “filsuf Arab pertama”. Ia 

berupaya mengharmoniskan antara akal dan wahyu, membuka jalan bagi 

kelahiran filsafat Islam yang lebih mapan di masa berikutnya.113 

5. Ilmu Kalam. Dukungan Al-Ma’mun terhadap mazhab Mu’tazilah turut 

mendorong perkembangan ilmu kalam atau teologi rasional. Penggunaan 

nalar dalam memahami keesaan Tuhan, keadilan Ilahi, dan sifat al-Qur’an 

menjadi pokok bahasan utama. Pendekatan logis dalam menyelesaikan 

persoalan teologis mencerminkan tingginya semangat rasionalisme dalam 

lingkungan intelektual pada masa itu.114 

6. Geografi. Cabang ilmu geografi juga mengalami kemajuan pesat. Di bawah 

pengawasan Al-Ma’mun, para ilmuwan memetakan wilayah kekuasaan 

Abbasiyah dan sekitarnya dengan pendekatan ilmiah. Salah satu proyek 

 
112 Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-Arabic Translation 

Movement in Baghdad and Early ʿAbbāsid Society (London: Routledge, 1998), hlm. 119–125.  
113 Ibid, hlm. 14 
114 Daniel W. Brown, A New Introduction to Islam (Oxford: Wiley-Blackwell, 2009), hlm. 

98–101. 



69 
 

 
 

penting pada masa ini adalah pengukuran garis lintang bumi, yang dilakukan 

berdasarkan observasi dan data empiris.115 

7. Fisika dan Optik. Meskipun belum menjadi fokus utama, bidang fisika dan 

optik mulai mendapatkan perhatian. Studi awal tentang cahaya, penglihatan, 

dan bayangan telah dimulai berdasarkan karya-karya Ptolemaeus yang telah 

diterjemahkan. Kajian ini menjadi landasan penting bagi ilmuwan besar 

seperti Ibn al-Haytham pada abad-abad berikutnya.116 

8. Bahasa dan Penerjemahan. Ilmu bahasa dan penerjemahan menjadi fondasi 

dari semua pencapaian ilmiah pada masa ini. Proyek besar penerjemahan dari 

bahasa Yunani, Suryani, dan Persia ke dalam bahasa Arab dilakukan secara 

sistematis di Bayt al-Hikmah. Standarisasi istilah dan pembentukan kosakata 

ilmiah Arab menjadi warisan penting dari fase ini.117 

9. Mantiq. Sebagai alat berpikir kritis, logika (mantiq) diperkenalkan melalui 

karya-karya Aristoteles yang telah diterjemahkan. Ilmu ini digunakan tidak 

hanya dalam filsafat, tetapi juga dalam teologi dan ilmu hukum. Penggunaan 

logika secara sistematis membantu membentuk tradisi intelektual islam yang 

rasional dan analisis.118 

 

 
115 Ahmad Dallal, “Science, Medicine and Technology,” dalam The Oxford History of 

Islam, ed. John L. Esposito (New York: Oxford University Press, 1999), hlm. 168 
116 A.I. Sabra, “Science and Philosophy in Medieval Islamic Thought,” dalam The 

Cambridge History of Arabic Literature: Religion, Learning and Science in the 'Abbasid Period 

(Cambridge: Cambridge University Press, 1990), hlm. 740 
117 Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture, Op.Cit. hlm. 41 
118 Peter Adamson, Philosophy in the Islamic World (Oxford: Oxford University Press, 

2016), hlm. 37–39. 



70 
 

 
 

3.1.3 Fungsi Perpustakaan Bayt Al-Hikmah 

Bayt Al-Hikmah pada masa Khalifah Al-Ma’mun merupakan institusi ilmiah 

yang menempati posisi penting dalam lanskap kota Baghdad. Menurut Ekmeleddin 

İhsanoğlu, bangunan Bayt Al-Hikmah tidak berdiri sebagai istana megah tersendiri, 

melainkan menjadi bagian dari kompleks pemerintahan Abbasiyah di Baghdad. Hal 

ini menunjukkan bahwa pusat ilmu pengetahuan tersebut memang sengaja 

ditempatkan dekat dengan jantung pemerintahan khalifah.119 

Bayt Al-Hikmah secara fisik dapat digambarkan sebagai sebuah kompleks 

bangunan besar yang terbagi dalam beberapa bagian. George Saliba menjelaskan 

bahwa inti dari Bayt Al-Hikmah adalah perpustakaan utama (khizānah al-kutub) 

yang menyimpan ribuan manuskrip dari berbagai peradaban, termasuk karya-karya 

Yunani, Persia, India, dan tradisi Arab-Islam. Koleksi manuskrip ini 

menjadikannya salah satu pusat ilmu pengetahuan terbesar di dunia pada abad ke-

9.120 

Bayt Al-Hikmah awalnya adalah perpustakaan, namun berkembang menjadi 

pusat ilmu pengetahuan yang aktif, melanjutkan tradisi Akademi Jundishapur121 

dari Persia Kuno. Jika di era Sasania hanya menyimpan karya sastra, di masa 

Abbasiyah fungsinya diperluas. Pada masa Harun Al-Rasyid, dikenal sebagai 

Khizānat Al-Hikmah, lembaga ini mulai berperan sebagai pusat intelektual. 

 
119 Ekmeleddin İhsanoğlu, The Abbasid House of Wisdom: Between Myth and Reality 

(Kuala Lumpur: IRCICA, 2019), hlm. 15. 
120 George Saliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance 

(Cambridge: MIT Press, 2007), hlm. 57–58. 
121 Jundishapur (atau Gundeshapur) adalah sebuah kota di wilayah Khuzestan (Iran 

modern) yang terkenal karena keberadaan akademi kuno bernama Academy of Jundishapur. 

Meskipun puncak kejayaannya terjadi sebelum masa kekhalifahan Abbasiyah, khususnya pada masa 

Kekaisaran Sasaniyah (abad ke-6), lembaga ini tetap memiliki pengaruh ilmiah yang kuat hingga 

awal masa Abbasiyah, termasuk masa Khalifah al-Ma’mun (813–833 M). 



71 
 

 
 

Puncaknya terjadi pada masa al-Ma’mun sekitar 815 M, yang mengganti namanya 

menjadi Bayt Al-Hikmah dan memperluas cakupannya. Karya-karya dari Persia, 

Bizantium, India, dan Ethiopia dikumpulkan dan dipelajari. Al-Ma’mun 

mengundang ilmuwan seperti Al-Khawarizmi dan menunjuk Sahl ibn Harun 

sebagai pimpinan. Di bawah Al-Ma’mun, lembaga ini menjadi pusat riset, terutama 

di bidang matematika dan astronomi. Hunayn ibn Ishaq memimpin penerjemahan 

karya-karya klasik ke dalam bahasa Arab, bahkan dibangun observatorium sebagai 

wujud kemajuan ilmiah saat itu.122 

Pada masa kejayaannya, Baghdad merupakan ibu kota Dinasti Abbasiyah 

sekaligus pusat intelektual dunia Islam. Berbagai kelompok seperti seniman, 

teknokrat, ilmuwan, sastrawan, filsuf, dan saudagar berkontribusi dalam bidang 

seni, industri, hukum, literatur, navigasi, filsafat, sains, sosiologi, dan teknik. Bayt 

al-Hikmah, yang menjadi bagian dari kompleks istana khalifah, dikelola oleh para 

ilmuwan bergelar “Shāhib”. Direktur pertamanya adalah Sahal Ibn Harun al-Farisi 

215 H/830 M yang diangkat oleh Khalifah al-Ma’mun. Beliau dibantu oleh Sa‘id 

ibn Harun (Ibn Harim) dan Hasan Ibn Marar Adz-Dzabi.123 Berikut fungsi Bayt Al-

Hikmah: 

1. Bayt al-Hikmah sebagai Sentra Penerjemahan Naskah Kuno. 

Pada masa pemerintahan Khalifah al-Ma’mun, Bayt al-Hikmah dikenal 

sebagai pusat penerjemahan yang sangat aktif. Di sinilah dilakukan alih 

bahasa berbagai manuskrip penting dari Yunani, Suryani, Persia, dan India 

 
122 Nunzairina, N. (2020). Dinasti Abbasiyah: Kemajuan peradaban Islam, pendidikan dan 

kebangkitan kaum intelektual. JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam), 3(2). 
123 Azhar, H. F. (2019). Pemikiran Imam al-Mawardi tentang Politik dan Hukum terhadap 

Kekuasaan Kehakiman di Indonesia (Doctoral dissertation, IAIN Purwokerto). 



72 
 

 
 

ke dalam bahasa Arab. Tujuannya bukan sekadar untuk pelestarian, tetapi 

juga untuk mengintegrasikan pengetahuan asing ke dalam khazanah 

intelektual Islam. Para penerjemah terkemuka seperti Hunayn ibn Ishaq dan 

Tsabit ibn Qurrah memainkan peranan vital dalam menyebarluaskan ilmu 

klasik yang sebelumnya sulit diakses oleh dunia Islam.124 

2. Lembaga Kajian dan Inovasi Ilmu Pengetahuan. 

Selain sebagai tempat penerjemahan, Bayt al-Hikmah juga berfungsi 

sebagai laboratorium pemikiran. Para ilmuwan tidak hanya menyalin dan 

memahami teks, tetapi juga mengembangkan gagasan-gagasan baru 

berdasarkan teks tersebut. Mereka melakukan penyesuaian dengan konteks 

keislaman dan menyusun teori yang lebih relevan. Sosok seperti al-Kindi 

dan al-Khwarizmi merupakan contoh cemerlang dari hasil pembinaan 

intelektual yang dilakukan di lembaga ini.125 

3. Pusat Observasi Langit dan Pengembangan Astronomi. 

Fungsi penting lainnya dari Bayt al-Hikmah pada masa al-Ma’mun adalah 

sebagai pusat observasi astronomi. Dengan dukungan negara, didirikan 

observatorium di Baghdad dan Damaskus, tempat para ahli seperti Yahya 

ibn Abi Mansur dan al-Farghani melakukan pengamatan langit secara 

sistematis. Mereka menyusun tabel astronomi dan melakukan eksperimen 

ilmiah, termasuk pengukuran keliling bumi dengan pendekatan geodesi 

menunjukkan adanya penerapan metode ilmiah dalam aktivitas mereka.126 

 
124 Dimitri Gutas, Op.Cit.Hlm. 58. 
125 Jim Al-Khalili,Op.Cit, hlm. 52. 
126 George Saliba, Op.Cit hlm. 58. 



73 
 

 
 

4. Perpustakaan Ilmiah dan Arsip Pengetahuan. 

Salah satu kontribusi besar Bayt al-Hikmah adalah keberadaannya sebagai 

perpustakaan pusat yang menyimpan berbagai manuskrip ilmiah dari 

berbagai wilayah. Khalifah al-Ma’mun bahkan menginstruksikan 

pengumpulan naskah dari wilayah Bizantium dan India untuk memperkaya 

koleksi ini. Seluruh naskah ditata secara sistematis oleh pustakawan (al-

khazin), memungkinkan akses terbuka bagi ilmuwan yang 

membutuhkannya. Dengan demikian, Bayt al-Hikmah turut menjaga 

kesinambungan pengetahuan antar peradaban.127 

5. Fungsi Edukatif dan Pelatihan Intelektual. 

Selain sebagai tempat riset, Bayt al-Hikmah juga menjalankan peran 

edukatif, membentuk generasi ilmuwan baru melalui kegiatan belajar 

mengajar. Para ilmuwan senior membimbing murid dan asisten dalam 

memahami teks dan metode ilmiah, baik melalui diskusi maupun latihan 

langsung. Model pembelajaran yang diterapkan menyerupai format 

pendidikan tinggi modern, menjadikan Bayt al-Hikmah sebagai cikal bakal 

institusi akademik formal dalam dunia Islam.128 

6. Sarana Representasi Budaya dan Kekuasaan Abbasiyah. 

Bayt al-Hikmah tidak hanya berfungsi dalam bidang keilmuan, tetapi juga 

sebagai simbol supremasi budaya Abbasiyah. Dengan menjadikan Baghdad 

sebagai pusat ilmu pengetahuan dunia Islam, Dinasti Abbasiyah 

 
127 Seyyed Hossein Nasr, Op.Cit, hlm. 129. 
128 Franz Rosenthal, The Classical Heritage in Islam (London: Routledge and Kegan Paul, 

1975), hlm. 85. 



74 
 

 
 

menunjukkan keunggulan intelektualnya di hadapan kekuatan besar lain 

seperti Bizantium. Keberadaan lembaga ini menjadi bukti bahwa kekuasaan 

tidak hanya diukur dari militer dan ekonomi, tetapi juga dari prestasi dalam 

bidang ilmu pengetahuan.129 

3.1.4 Visi Intelektual Al-Ma’mun 

Khalifah Al-Ma’mun dikenal sebagai penguasa Dinasti Abbasiyah yang 

sangat menghargai ilmu pengetahuan. Ia tidak hanya meneruskan keberadaan Bayt 

al-Hikmah dari penguasa sebelumnya, tetapi juga memperluasnya menjadi sebuah 

pusat akademik yang lengkap dengan perpustakaan besar, observatorium 

astronomi, serta fasilitas penerjemahan. Salah satu tujuan utama Al-Ma’mun adalah 

mengumpulkan, menjaga, dan mengembangkan ilmu dari berbagai peradaban 

seperti Yunani, India, Persia, dan wilayah Timur Tengah, kemudian 

menerjemahkannya ke dalam bahasa Arab.130 

 Al-Ma’mun bahkan mengutus delegasi ke luar negeri, termasuk ke 

Kekaisaran Bizantium, untuk mendapatkan manuskrip ilmiah, bahkan dengan 

memberikan imbalan berupa jizyah dalam bentuk buku. Ia membentuk kelompok 

penerjemah yang terdiri dari berbagai latar belakang bangsa dan agama, serta 

memberikan penghargaan besar kepada para ilmuwan dan penerjemah yang 

berkontribusi di Bayt al-Hikmah. Hal ini menggambarkan dedikasi tinggi Al-

Ma’mun dalam menyebarkan ilmu pengetahuan dan membangun tradisi ilmiah 

dalam peradaban Islam. Pada masa kepemimpinannya, Bayt al-Hikmah menjadi 

 
129 Dimitri Gutas, Op.Cit Hlm. 74. 
130 Al-Tabari, Op.Cit, hlm. 9 



75 
 

 
 

pusat pendidikan tinggi dan tempat bertemunya pemikiran dari Timur dan Barat. 

Al-Ma’mun tidak hanya menciptakan lingkungan yang mendukung aktivitas 

penerjemahan, tetapi juga mendorong penciptaan karya-karya baru yang 

memperkaya ilmu pengetahuan Islam. Suasana ilmiah yang ia ciptakan 

memungkinkan berkembangnya pemikiran kritis, dialog antar budaya, serta 

kemajuan dalam metode ilmiah yang menjadi landasan kebangkitan intelektual di 

dunia Islam dan bahkan Eropa.131 

Motivasi utama Khalifah Al-Ma’mun dalam mengembangkan Bayt al-

Hikmah adalah kecintaannya terhadap ilmu pengetahuan, kesusastraan, dan diskusi 

ilmiah. Ia dikenal sebagai pribadi intelektual yang memberikan perhatian besar 

kepada para ilmuwan dan cendekiawan. Al-Ma’mun secara aktif mendukung 

penelitian, penerjemahan, dan penulisan karya ilmiah dengan menyediakan dana 

besar dan mendirikan sistem pendanaan (waqaf) yang stabil demi keberlanjutan 

lembaga tersebut. Ia juga mengirim utusan ke Perpustakaan Romawi dan Yunani 

untuk membeli naskah-naskah penting, bahkan dengan harga tinggi, demi 

memperkaya khazanah Bayt al-Hikmah.132 

Khalifah Al-Ma’mun dikenal sebagai salah satu tokoh penting dalam 

sejarah Islam yang memberikan perhatian besar terhadap ilmu pengetahuan. 

Pengembangan Bayt al-Hikmah di masa pemerintahannya tidak lepas dari beberapa 

 
131Pratama,Loc .Cit. Hlm. 257–260. 
132 Algeriani, A. A.-A., & Mohadi, M. (2017). The House of Wisdom (Bayt al-Hikmah) 

and Its Civilizational Impact on Islamic Libraries: A Historical Perspective. Mediterranean 

Journal of Social Sciences, 8(5), 179–187. https://doi.org/10.1515/mjss-2017-0036 



76 
 

 
 

motivasi utama yang bersifat intelektual, religius, politis, dan kelembagaan.133 

Berikut Visi Intelektual khalifah Al-Ma’mun: 

1.  Al-Ma’mun memiliki visi untuk menjadikan dunia Islam sebagai pusat ilmu 

pengetahuan dunia. Ia menyadari bahwa perkembangan ilmu dan peradaban 

sangat bergantung pada kemampuan suatu bangsa untuk menguasai dan 

memanfaatkan ilmu pengetahuan dari berbagai peradaban lain. Oleh karena 

itu, ia memperluas Bayt al-Hikmah menjadi sebuah lembaga ilmu yang 

lengkap meliputi perpustakaan, lembaga penerjemahan, perguruan tinggi, dan 

pusat penelitian ilmiah yang terbuka bagi para sarjana dari berbagai latar 

belakang.134  

2. Motivasi religius turut mendorong Al-Ma’mun untuk mendukung kegiatan 

ilmiah. Dalam ajaran Islam, menuntut ilmu merupakan kewajiban yang 

sangat dianjurkan. Ajaran Nabi Muhammad SAW yang menekankan 

pentingnya ilmu pengetahuan membuat Al-Ma’mun merasa memiliki 

tanggung jawab sebagai khalifah untuk memfasilitasi umat Islam dalam 

mengakses dan mengembangkan ilmu pengetahuan.135 

3. Latar belakang Al-Ma’mun yang pernah tinggal di kota Merv, wilayah yang 

berada di jalur perdagangan Jalur Sutra dan menjadi pusat pertemuan 

berbagai peradaban seperti Yunani, Persia, India, dan Buddhisme, 

 
133 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2001), Hlm. 

101 
134Amelia Tri Puspita, Waqf and Bayt al-Hikmah: A Review, Islamic Economic and 

History, Vol. 2 No. 1 (2023), hlm. 2–3. 
135Moneef Rafe' Zou'bi & Mohd Hazim Shah, "Science Institutionalization in Early Islam: 

Bayt al-Hikma of Baghdad as a Model of an Academy of Sciences", Dirasat: Human and Social 

Sciences, 44(3), 2017, hlm. 240. 



77 
 

 
 

membentuk wawasan terbuka dan kosmopolit. Hal ini mendorongnya untuk 

mengadopsi ilmu pengetahuan dari luar dunia Islam, menerjemahkannya ke 

dalam bahasa Arab, dan mengembangkannya sesuai kebutuhan peradaban 

Islam.136 

4. Dari sisi ekonomi, Al-Ma’mun menunjukkan kecermatan dalam membangun 

sistem pendanaan berkelanjutan bagi Bayt al-Hikmah melalui wakaf. Ia 

menetapkan aset-aset seperti tanah dan bangunan untuk disewakan, dan 

hasilnya digunakan untuk membiayai perawatan perpustakaan, penambahan 

koleksi buku, serta kebutuhan operasional lainnya.Strategi ini menjadikan 

Bayt al-Hikmah sebagai lembaga pendidikan dan ilmu pengetahuan pertama 

yang dibiayai secara penuh oleh wakaf. Dengan motivasi yang menyeluruh 

ini, Al-Ma’mun tidak hanya mengembangkan Bayt al-Hikmah sebagai 

lembaga ilmiah, tetapi juga meletakkan dasar bagi bangkitnya ilmu 

pengetahuan dan peradaban Islam di era keemasan.137 

Khalifah Al-Ma’mun merupakan tokoh penting dalam sejarah keilmuan 

Islam yang memiliki perhatian besar terhadap institusionalisasi ilmu pengetahuan. 

Dalam pandangan Moneef Rafe' Zou'bi dan Mohd Hazim Shah 2017, Al-Ma’mun 

terdorong untuk mengembangkan Bayt al-Hikmah tidak hanya sebagai 

perpustakaan atau lembaga penerjemahan, melainkan sebagai sebuah akademi sains 

formal yang mencakup forum debat, pusat riset, observatorium, dan institusi 

penerjemahan. Ini menunjukkan keinginannya untuk menjadikan Bayt al-Hikmah 

 
136Morgan, Michael. Lost History: The Enduring Legacy of Muslim Scientists, Thinkers, 

and Artists. (Washington, D.C.: National Geographic, 2007), hlm. 65. 
137 Philip K. Hitti,), Op.Cit.Hlm. 363 



78 
 

 
 

sebagai pusat produksi dan pengembangan ilmu pengetahuan yang sejajar dengan 

lembaga-lembaga keilmuan di dunia Barat dan Timur. 138 

Motivasi ini tidak muncul secara tiba-tiba. Al-Ma’mun dipengaruhi oleh 

pengalamannya selama tinggal di kota Merv139 sebuah kota yang berada di Jalur 

Sutra dan menjadi tempat pertemuan berbagai peradaban besar seperti Yunani, 

Persia, India, dan Buddhisme. Michael Morgan 2007 menjelaskan bahwa 

pengalaman ini menumbuhkan pemikiran kosmopolitan140 dalam diri Al-Ma’mun, 

yang kemudian mendorongnya untuk mengintegrasikan pengetahuan dari berbagai 

latar belakang ke dalam tradisi intelektual Islam. 141 

Oleh karena itu, pada masa kepemimpinannya, Bayt al-Hikmah tidak hanya 

difungsikan sebagai tempat menerjemahkan teks-teks filsafat Yunani seperti karya 

Aristoteles, tetapi juga sebagai pusat ilmiah yang mendorong eksperimen dan 

penelitian di bidang astronomi, matematika, dan kedokteran. Selain aspek 

intelektual, motivasi religius juga turut mendorong pengembangan lembaga ini. 

Dalam Islam, menuntut ilmu adalah suatu kewajiban yang dijunjung tinggi. Pesan-

pesan Nabi Muhammad SAW tentang keutamaan ilmu menjadi dasar teologis yang 

kuat bagi Al-Ma’mun untuk menjadikan ilmu sebagai bagian integral dari 

pembangunan peradaban Islam.Sementara itu, dari sisi kebijakan publik, Al-

Ma’mun mendukung pembangunan ilmu dengan pendekatan negara. Ia mendanai 

 
138 Moneef Rafe’ Zou’bi dan Mohd Hazim Shah, “Institutionalization of Science in the 

Muslim World: Past and Present,” Islam & Science, Vol. 15, No. 1 (2017): hlm. 43 
139 Nama lain Merv dalam sumber Arab adalah Marw, dan lokasinya kini berada di wilayah 

Turkmenistan modern. 
140 Kosmopolitan adalah istilah yang digunakan untuk menggambarkan suatu tempat atau 

masyarakat yang terbuka, beragam, dan menerima banyak budaya, etnis, serta agama yang berbeda. 
141 Michael Hamilton Morgan, Lost History: The Enduring Legacy of Muslim Scientists, 

Thinkers, and Artists (Washington D.C.: National Geographic, 2007), hlm. 52. 



79 
 

 
 

Bayt al-Hikmah melalui sistem wakaf dan menjadikannya bagian dari diplomasi 

kekhalifahan, seperti pengiriman utusan ke Bizantium untuk memperoleh naskah-

naskah ilmiah kuno sebagai bagian dari perjanjian damai. 142 

Dengan motivasi yang meliputi intelektualisme, multikulturalisme, ajaran 

agama, dan strategi kebijakan ilmiah, Al-Ma’mun berhasil menjadikan Bayt al-

Hikmah sebagai institusi keilmuan yang bukan hanya menjadi kebanggaan umat 

Islam, tetapi juga menjadi model lembaga ilmiah yang menginspirasi 

perkembangan keilmuan di Eropa pada masa Renaisans.143 

3.2 Kegiatan Ilmiah dan Perekrutan Intelektual 

3.2.1 Program Penerjemahan dan Pengembangan Ilmu 

Program penerjemahan dan pengembangan ilmu yang dijalankan pada masa 

Khalifah al-Ma’mun merupakan salah satu tonggak penting dalam sejarah 

peradaban Islam. Menurut teori peradaban Islam, ilmu pengetahuan (al-‘ilm) adalah 

salah satu unsur utama yang menopang kejayaan sebuah peradaban, di samping 

agama, politik, dan budaya.144 Pandangan ini tercermin jelas dalam kebijakan Al-

Ma’mun yang menjadikan ilmu sebagai sarana untuk memperkuat legitimasi politik 

sekaligus membangun supremasi intelektual dunia Islam.145 

Pada masa pemerintahan Khalifah Al-Ma’mun, kegiatan penerjemahan 

berkembang secara besar-besaran dan terorganisir. Berbagai karya ilmiah dari 

 
142Nasr, Seyyed Hossein, Science and Civilization in Islam, (Cambridge: Harvard 

University Press, 1968), hlm.37. 
143 Jim Al-Khalili, The House of Wisdom: How Arabic Science Saved Ancient Knowledge 

and Gave Us the Renaissance (New York: Penguin Press, 2011), hlm. 3 
144 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 

1993), hlm. 47. 
145 Marshall G. S. Hodgson, The Venture of Islam, Vol. 2 (Chicago: University of Chicago 

Press, 1974), hlm. 210. 



80 
 

 
 

peradaban Yunani, India, dan Persia diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Hampir 

seluruh karya Aristoteles yang memiliki pengaruh besar terhadap pemikiran Al-

Ma’mun telah berhasil dialihbahasakan. Di antara karya-karya tersebut adalah 

Organon, Rhetoric, Metaphysics, Poetics, dan Isagoge. Selain itu, karya-karya di 

bidang ilmu alam seperti Physics, De Caelo, De Generatione et Corruptione, De 

Sensu, The Histories of Animals, dan Meteorologia juga telah diterjemahkan. Tidak 

hanya itu, karya-karya dalam bidang psikologi seperti De Anima, etika seperti 

Nicomachean Ethics dan Magna Moralia, serta bidang lainnya seperti Mineralogy 

dan Mechanics juga tersedia dalam versi bahasa Arab.146 

Khalifah Al-Ma’mun menghidupkan kembali kegiatan penerjemahan 

dengan menjadikan Bayt al-Hikmah sebagai pusat utama aktivitas keilmuan. 

Lembaga ini bukan hanya berfungsi sebagai perpustakaan, tetapi juga sebagai 

akademi dan biro penerjemahan yang sebelumnya telah dirintis oleh ayahnya, 

Harun ar-Rasyid. Dalam upaya pengembangan ilmu pengetahuan, Al-Ma’mun 

mengundang para ilmuwan dari berbagai latar belakang agama untuk bergabung 

dan berkontribusi di Bayt al-Hikmah. Ia memberikan penghargaan tinggi kepada 

mereka dengan menempatkan para intelektual pada posisi yang terhormat serta 

memberikan kompensasi yang layak. Para filsuf, ahli bahasa, dokter, fisikawan, 

matematikus, astronom, ahli hukum, dan ilmuwan lainnya turut ambil bagian dalam 

proyek besar ini. Salah satu tokoh penting di antaranya adalah Hunain bin Ishaq, 

seorang Kristen Nestorian yang dikenal sebagai penerjemah ulung karya-karya 

 
146 Rohana, R., Lubis, L., & Ridwan, R. (2021). Gerakan Penerjemahan Sebagai Bagian 

Aktivitas Dakwah Dan Keilmuan Di Dunia Islam (Tinjauan Historis Gerakan penerjemahan pada 

Masa Khalifah Harun Ar-Rasyid dan Khalifah al-Ma’mun). Jurnal Ilmu Perpustakaan (Jiper), hlm. 

3 



81 
 

 
 

klasik Yunani, seperti tulisan Aristoteles, Plato, Hippokrates, Ptolemy, dan 

Galen.147 

Penerjemahan menjadi agenda budaya yang sangat menonjol pada masa 

Abbasiyah karena didukung penuh oleh pemerintah. Meskipun inisiatif 

penerjemahan telah dimulai pada masa Umayyah, seperti yang dilakukan oleh 

Khalid bin Yazid bin Muawiyah yang dikenal karena ketertarikannya pada ilmu 

kimia namun pada masa itu kegiatan penerjemahan masih bersifat individual dan 

terbatas. Sebaliknya, pada masa Abbasiyah, penerjemahan dikembangkan secara 

sistematis melalui lembaga resmi negara. Sebuah pusat penerjemahan yang 

terorganisir dibentuk, sehingga kegiatan penerjemahan tidak terhenti meskipun 

salah satu penerjemah wafat. Lebih jauh lagi, bahasa Arab mulai menyebar ke 

berbagai wilayah taklukan, menggantikan bahasa-bahasa lokal, dan menjadi 

medium utama dalam penulisan ilmiah. Hal ini menciptakan kesatuan intelektual 

yang memperkuat identitas peradaban Islam. Ilmuwan dari berbagai latar belakang 

etnis, seperti Persia, Mesir, Irak, dan Syam, turut serta mengembangkan ilmu 

pengetahuan dalam kerangka peradaban Islam yang baru dan inklusif.148 

Ibnu Al-Nadim menyebutkan ada beberapa tokoh yang terlibat dalam 

penerjemahan dari bahasa Persia ke bahasa Arab diantaranya Abdullah bin Al-

Muqaffa, Al Naubakht, Musa dan Yusuf, putra-putra Khaled, Aba AlHasan, Ali bin 

Zima Al-Tamimi, Al Hassan bin Sahel, Al-Baladhuri, Jebeles bin Salem, Ishak bin 

Yazid, Muhammad bin AlJahm Al-Bermki, Hisyam bin Al-Qasim, Musa bin Isa 

 
147 Rohana, Ibid. 
148 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Prenadamedia Group, 2018), hlm. 127 



82 
 

 
 

Al-Kurdi, Zadowayeh bin Shahoah Al- Asfahani, Muhammad bin Bahram bin 

Mttiyar Alasfahani, Bahram bin Mardan Shah, dan Umar Bin Alfarkhan.149 

Khalifah al-Ma’mun mendorong kegiatan penerjemahan ilmu pengetahuan 

dengan memberikan insentif dan gaji tinggi kepada para ilmuwan. Upaya ini 

berhasil mempercepat proses alih bahasa berbagai teks penting dari Yunani, 

Suryani, dan Sansekerta ke dalam bahasa Arab. Sebagai bagian dari kebijakan 

intelektualnya, al-Ma’mun juga mengirim utusan ke Kekaisaran Bizantium untuk 

mengumpulkan manuskrip-manuskrip ilmiah ternama. Inisiatif ini menandai 

kebangkitan kembali era keemasan ilmu pengetahuan yang sebelumnya telah 

dirintis pada masa pemerintahan Harun ar-Rasyid.150 

Kegiatan penerjemahan pada masa Daulah Abbasiyah berlangsung dalam 

beberapa tahapan. Ahmad Amin membagi fase penerjemahan ini ke dalam tiga 

periode utama. Fase pertama dimulai sejak masa pemerintahan Khalifah al-Mansur 

hingga Khalifah Harun ar-Rasyid, yakni antara tahun 136–193 H. Pada fase ini, 

karya-karya yang diterjemahkan antara lain Kalilah wa Dimnah dari Persia, 

Sindhind dari India, serta sebagian karya Aristoteles dalam bidang logika (mantiq). 

Tokoh-tokoh penerjemah yang menonjol dalam periode ini mencakup Ibn al-

Muqaffa’, George bin Gabrail, dan Yuhanna bin Masuwayh. Fase kedua terjadi 

pada masa pemerintahan Khalifah al-Ma’mun (168–300 H), yang dikenal sebagai 

fase paling aktif dalam sejarah penerjemahan. Tokoh-tokoh penerjemah penting 

pada masa ini adalah Yuhanna (atau Yahya) al-Batriq, Hujjaj bin Yusuf bin Matar, 

 
149 Khalidi, H., & Dajani, B. A. S. (2015). Facets from the translation movement in classic 

Arab culture. Procedia-Social and Behavioral Sciences, 205, 569-576. 
150 Rohana, R., Op.Cit. Hal 22. 



83 
 

 
 

seorang penyalin (warraq)151 dari Kufah, Qusta bin Luqa dari Ba‘labak, ‘Abdul 

Masih bin Na’imah dari Hims, serta Hunain bin Ishaq bersama putranya, Ishaq bin 

Hunain. Karya-karya yang diterjemahkan dalam periode ini meliputi tulisan Plato 

seperti Politik Negara, serta literatur dari peradaban Yunani, Romawi, Persia, dan 

India.Adapun fase ketiga berlangsung setelah masa Khalifah al-Ma’mun. Dalam 

fase ini, penerjemah yang berperan besar antara lain Matta bin Yunus dari Baghdad, 

Sinan bin Sabit bin Qurrah, Yahya Ibn ‘Uday, dan Ibn Zur‘ah. Mereka banyak 

menerjemahkan dan memberikan tafsir terhadap karya-karya logika (mantiq152) 

dari filsuf-filsuf Yunani.153  

3.2.2   Perekrutan Ilmuwan Multikultural 

Upaya mengembangkan Bayt al-Hikmah sebagai pusat ilmu pengetahuan, 

Khalifah al-Ma'mun mengambil langkah yang sangat penting, yaitu dengan 

merekrut ilmuwan dari berbagai latar belakang agama dan etnis. Ia tidak membatasi 

perekrutan hanya kepada kaum Muslim saja, tetapi juga melibatkan ilmuwan 

Kristen, terutama dari kalangan Suryani, yang pada masa itu memiliki pengetahuan 

luas tentang teks-teks Yunani kuno. Mereka memiliki peran besar dalam 

menerjemahkan karya-karya Yunani ke dalam bahasa Arab, melalui tahap perantara 

bahasa Suryani. Misalnya, Hunayn ibn Ishaq adalah salah satu tokoh penting dalam 

proyek ini. Ia bukan hanya menerjemahkan kata demi kata, tetapi juga memahami 

 
151 Istilah warraq dalam konteks Bayt al-Hikmah pada masa Khalifah al-Ma’mun mengacu 

pada juru tulis atau penyalin naskah yang juga berperan sebagai pembuat buku. Mereka memiliki 

peran penting dalam proses reproduksi dan penyebaran ilmu pengetahuan pada masa itu 
152 Ilmu Mantiq adalah ilmu yang membahas cara berpikir yang benar dan sistematis. Kata 

mantiq sendiri berasal dari bahasa Arab yang berarti "ucapan" atau "logika", dan sering 

diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia sebagai logika. 
153 Rohana, Ibid.Hlm. 25 



84 
 

 
 

isi dan makna ilmiah dari teks tersebut.154 Dimitri Gutas dalam bukunya 

menyatakan bahwa: “The translation movement was from the outset a multicultural 

enterprise involving Muslims, Christians, and others, and the interactions among 

these groups were a critical factor in the movement’s success.”155  

Artinya, sejak awal gerakan penerjemahan ini merupakan usaha bersama 

yang melibatkan banyak kelompok berbeda, dan kerja sama antar kelompok inilah 

yang membuat gerakan ini berhasil. Al-Ma'mun menyadari bahwa untuk 

memajukan ilmu pengetahuan, ia perlu bekerja sama dengan siapa pun yang 

memiliki keahlian, tanpa melihat agamanya. Beliau bahkan memberi posisi 

terhormat dan penghargaan kepada ilmuwan non-Muslim di istananya. Cara 

berpikir seperti ini menunjukkan bahwa pemerintahan al-Ma'mun terbuka dan 

menghargai ilmu dari mana pun asalnya. Pendekatan ini juga menunjukkan bahwa 

pada masa itu, ilmu pengetahuan menjadi jembatan yang menyatukan berbagai 

kelompok, bukan malah memisahkan. 

Al-Ma’mun membuat kebijakan yang terbuka dan tidak membedakan asal-

usul, bahasa, maupun agama dalam mengundang para ilmuwan untuk berkarya di 

Bayt al-Ḥikmah. Dengan begitu, cendekiawan dari beragam latar belakang baik 

Muslim maupun non-Muslim, seperti penganut Kristen, Yahudi, dan Sabian 

mendapat ruang untuk berkontribusi secara setara. Situasi ini melahirkan iklim 

keilmuan yang hidup dan inklusif. Contohnya, tokoh-tokoh Kristen seperti Ḥunain 

bin Isḥaq dan Qusṭa bin Lūqa, maupun ilmuwan Sabian seperti Thābit bin Qurra, 

 
154 Dimitri Gutas, Op.Cit, hlm.20 
155 Dimitri Gutas, Ibid hlm 25. 



85 
 

 
 

diajak untuk menerjemahkan dan mengembangkan berbagai teks ilmiah bersama 

rekan-rekan Muslim.156 

Sikap toleran yang dibangun Al-Ma’mun mempermudah terjalinnya 

kolaborasi di antara para pemikir dari berbagai latar belakang, sehingga 

pengetahuan yang dihasilkan semakin kaya dan meluas. Keanekaragaman sudut 

pandang dan metode berpikir dari banyak budaya dan agama turut menghadirkan 

pembaruan dan ide-ide segar dalam beragam cabang keilmuan.157 

Khalifah Al-Ma’mun merupakan salah satu figur penting dalam sejarah 

intelektual Islam yang dikenal melalui kebijakan-kebijakannya yang bersifat 

terbuka dan progresif di bidang ilmu pengetahuan. Ia tidak hanya memberikan 

dukungan kepada ilmuwan Muslim, tetapi juga membuka kesempatan yang luas 

bagi ilmuwan non-Muslim untuk turut andil dalam kemajuan keilmuan di bawah 

naungan Kekhalifahan Abbasiyah. Pendekatan yang diterapkannya mencerminkan 

prinsip meritokrasi ilmiah, di mana kualitas dan kemampuan intelektual menjadi 

tolok ukur utama, bukan identitas agama, etnis, atau status sosial. Menurut Gutas 

1998 mencatat bahwa Al-Ma’mun secara aktif merekrut para penerjemah dan 

cendekiawan dari kalangan Kristen Nestorian dan Sabian, seperti Hunayn ibn Ishaq 

dan Thabit ibn Qurra, untuk menerjemahkan serta mengembangkan ilmu 

pengetahuan Yunani ke dalam bahasa Arab.158  

 
156 Dimitri Gutas, Ibid ,hlm.  58. 
157

Sahala, T., & Lubis, A. (2024). Strategi Khalifah Al Ma'mun dalam Mengembangkan 

House of Wisdom Melalui Toleransi dan Objektivitas dalam Mencari Kebenaran. Jurnal Sosiologi 

Pendidikan Kolaboratif, 1(1), hlm.18-25. 
158Gutas,Op .Cit. Hlm 58. 



86 
 

 
 

Tindakan Al-Ma’mun ini menunjukkan bahwa ia terbuka terhadap ilmu 

pengetahuan dari luar dunia Islam dan berani menjadikan istananya sebagai tempat 

kerja sama antara pemikir dari berbagai agama dan budaya. Kebijakan tersebut juga 

sejalan dengan usahanya dalam mengembangkan Bayt al-Hikmah sebagai pusat 

keilmuan yang besar. Pratama dkk. menjelaskan bahwa Bayt al-Hikmah tidak 

hanya berfungsi sebagai perpustakaan, tetapi juga sebagai tempat untuk melakukan 

penelitian, menerjemahkan karya ilmiah, serta berdiskusi antarilmuwan dari 

berbagai bidang ilmu.159  

Beberapa ilmuwan Muslim yang didukung langsung oleh Khalifah Al-

Ma’mun antara lain Muhammad ibn Musa al-Khawarizmi, seorang ahli matematika 

dan astronomi yang dikenal sebagai tokoh penting dalam pengembangan aljabar 

dan sistem angka desimal. Selain itu, Banu Musa bersaudara juga mendapat 

dukungan karena karya-karya mereka di bidang mekanika dan astronomi. 

Sementara itu, dari kalangan non-Muslim, Hunayn ibn Ishaq yang beragama 

Kristen Nestorian, memainkan peran besar dalam menerjemahkan teks-teks 

kedokteran Yunani, seperti karya Hippokrates dan Galen, ke dalam bahasa Arab. 

Menurut Jahidin, Hunayn tidak hanya menjadi penerjemah utama, tetapi juga 

melatih penerjemah-penerjemah muda dan memimpin proses penerjemahan secara 

terorganisir. Hal ini membuat ilmu pengetahuan dari dunia Yunani bisa masuk dan 

berkembang dalam dunia Islam.160 

 
159Pratama, Loc.Cit , hlm. 253–266. 
160Jahidin. (2023). Peran Kaum Nasrani dalam Pengembangan Intelektual di Baitul 

Hikmah pada Masa Khalifah Al-Ma’mun (813–833 M). Skripsi, IAIN Syekh Nurjati Cirebon. 



87 
 

 
 

Keberadaan Thabit ibn Qurra, seorang ilmuwan beragama Sabian, turut 

memberikan sumbangsih penting dalam perkembangan ilmu pengetahuan pada 

masa kepemimpinan Al-Ma’mun. Ia dikenal karena kontribusinya di bidang 

matematika, fisika, filsafat, serta pengembangan ilmu falak (astronomi). Menurut 

Lubis 2025, keterlibatan tokoh-tokoh non-Muslim seperti Hunayn ibn Ishaq dan 

Thabit ibn Qurra dalam lingkungan istana menunjukkan bahwa Al-Ma’mun 

memiliki pandangan terbuka terhadap ilmu pengetahuan. Ia memandang ilmu 

sebagai milik bersama umat manusia, bukan sebagai hak eksklusif suatu agama atau 

bangsa. 161 

Pada masa Khalifah al-Ma’mun, kegiatan penerjemahan berkembang pesat. 

Ia mendorong para ulama dan penerjemah, baik Muslim maupun non-Muslim 

seperti Kristen, untuk menerjemahkan karya-karya dari Yunani, Romawi, Persia, 

dan India ke dalam bahasa Arab. Al-Ma’mun juga mengirim utusan ke berbagai 

negeri untuk mengumpulkan naskah-naskah penting dan menghadirkan para 

penerjemah sesuai bidang keilmuannya ke Bayt al-Hikmah.Hunain bin Ishaq 260 

H/874 M, seorang dokter Kristen Nestorian, menjadi tokoh utama dalam proyek ini. 

Ia menerjemahkan 100 karya Galen ke dalam bahasa Suryani dan 39 karya lainnya 

ke dalam bahasa Arab, sehingga turut menyelamatkan warisan ilmiah tersebut. 

Selain itu, ia juga menerjemahkan naskah-naskah Aristoteles, Plato, Hippokrates, 

Dioscorides, dan Ptolemy. Secara keseluruhan, sekitar 70 naskah Yunani berhasil 

 
161Lubis, S. (2025). Tradisi Pemeliharaan Khazanah Intelektual: Tinjauan Historis Bait 

Al-Hikmah. ADABBA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1),hlm. 88–101. 



88 
 

 
 

diterjemahkan. Proyek ini begitu besar hingga nyaris menguras Bayt al-Mal demi 

membiayai pekerjaan Hunain bin Ishaq.162 

Tabel 3.1:Tokoh-tokoh ilmuwan di Bayt Al-Hikmah 

No Nama 

Ilmuwan 

Bidang Ilmu Asal Agama Karya/Kontribusi 

Utama 

1 Hunayn 

ibn 

Ishaq163 

Kedokteran, 

Penerjemaha

n 

Irak (al-Hirah) Kristen 

(Nestoria

n) 

Menerjemahkan 

karya Plato dan 

Aristoteles; ahli 

mata; pemimpin 

penerjemahan 

naskah Yunani ke 

Arab. 

2 Al-

Khawariz

mi 

Matematika, 

Astronomi 

Khwarizm 

(Uzbekistan) 

Islam Pelopor aljabar 

dan algoritma; 

menulis Al-Kitab 

al-Mukhtashar fi 

Hisab al-Jabr 

wal-Muqabala. 

3 Sahl ibn 

Harun 

Manajemen 

Ilmiah 

Persia Islam Direktur Bayt al-

Hikmah; 

mengelola 

pengadaan dan 

penerjemahan. 

4 Yahya 

ibn 

Musawai

h 

Kedokteran Gondishapur 

(Iran) 

Kristen Kepala akademi 

Bayt al-Hikmah 

pertama; guru 

Hunayn ibn 

Ishaq. 

5 Thabit 

ibn Qurra 

Matematika, 

Astronomi 

Harran 

(Mesopotamia

) 

Sabian Ahli geometri; 

karya Hisabul 

Ahliyyah. 

6 Abdul 

Wafa al-

Buzjani 

Matematika Buzjan (Iran) Islam Menulis Ma 

Yahtaju Ilaihi 

Ummat wal 

Kuttab min 

Sina’at al-Hisab. 

7 Umar 

Khayyam 

Matematika, 

Aljabar 

Nishapur 

(Iran) 

Islam Treatise on 

Algebra; kalender 

reformasi. 

 
162 Rohana Op.Cit .Hlm. 27. 
163 Hunayn ibn Ishaq (808–873 M) adalah seorang ilmuwan Kristen Nestorian yang sangat 

berpengaruh dalam dunia penerjemahan dan ilmu kedokteran pada masa Kekhalifahan Abbasiyah, 

khususnya pada masa pemerintahan Khalifah al-Ma’mun. 



89 
 

 
 

8 Abu 

Ma’syar 

al-Falaki 

Astronomi, 

Astrologi 

Balkh 

(Afghanistan) 

Islam Menulis Isbatul 

'Ulum dan 

Haiatul Falaq. 

9 Jabir al-

Battani 

Astronomi Raqqa 

(Suriah) 

Islam Kitabu Ma’rifati 

Matlil-Buruj 

Baina Arba’il 

Falaq. 

10 Al-Biruni Astronomi, 

Geografi 

Khwarizm 

(Uzbekistan) 

Islam At-Tafhim li 

Awa’ili Sina’atit-

Tanjim; 

menghitung 

keliling bumi. 

11 Ar-Razi 

(Rhazes) 

Kedokteran, 

Kimia 

Rayy (Iran) Islam Al-Hawi; ahli 

penyakit cacar 

dan campak. 

12 Ibnu Sina 

(Avicenn

a) 

Kedokteran, 

Filsafat 

Afsyanah 

(Uzbekistan) 

Islam Al-Qanun fi al-

Tibb; kitab medis 

rujukan Eropa. 

13 Al-Kindi Filsafat, 

Optika, 

Matematika 

Kufah (Irak) Islam Pelopor filsafat 

Islam; teori suara 

dan cahaya. 

14 Al-Farabi Filsafat, 

Musik 

Farab 

(Kazakhstan) 

Islam Ar-Ra’yu Ahl al-

Madinah al-

Fadilah; pemikir 

negara ideal. 

15 Ibnu 

Rusyd 

(Averroes

) 

Filsafat, 

Hukum, 

Kedokteran 

Cordoba 

(Spanyol) 

Islam Komentator 

Aristoteles; 

rasionalisme 

Islam. 

16 Ibnu 

Baitar 

Farmasi, 

Botani 

Malaga 

(Spanyol) 

Islam Al-Mughni, Jami’ 

Mufradat al-

Adwiyyah wa 

Aghziyah. 

17 Abu 

Musa al-

Kufi 

Kimia Kufah (Irak) Islam Ilmuwan kimia 

praktis awal. 

18 Abu 

Ismail al-

Azdi 

Sejarah Yaman Islam Futuh al-Syam. 

19 Al-

Waqidi 

Sejarah Madinah 

(Arab) 

Islam Al-Maghazi. 

20 Ibnu 

Sa'ad 

Sejarah Basrah (Irak) Islam At-Tabaqat al-

Kubra. 

21 Ibnu 

Khurdadb

ah 

Geografi Persia Islam Kitab al-Masalik 

wa al-Mamalik. 



90 
 

 
 

22 Ibnu 

Fadlan 

Geografi, 

Etnografi 

Baghdad 

(Irak) 

Islam Rihlah Ibn 

Fadlan; observasi 

bangsa Viking. 

 

Sumber: Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-Arabic 

Translation Movement in Baghdad and Early ‘Abbāsid Society) (London: 

Routledge, 1998). 

Setelah melihat daftar tokoh-tokoh ilmuwan yang berperan di Bayt al-

Hikmah, dapat disimpulkan bahwa lembaga ini menjadi pusat intelektual yang 

berhasil menarik para cendekiawan dari berbagai disiplin ilmu, seperti astronomi, 

kedokteran, matematika, filsafat, hingga penerjemahan teks-teks Yunani, Persia, 

dan India. Keberagaman latar belakang dan keahlian para ilmuwan tersebut 

menunjukkan bahwa Bayt al-Hikmah bukan hanya menjadi tempat penghimpunan 

ilmu pengetahuan, tetapi juga menjadi wadah kolaboratif yang melampaui batas 

agama, bahasa, dan etnis. Hal ini mencerminkan visi Khalifah Al-Ma’mun dalam 

membangun peradaban yang berbasis pada ilmu pengetahuan universal serta 

semangat keterbukaan intelektual yang menjadi fondasi kemajuan dunia Islam pada 

masa Dinasti Abbasiyah.164 

3.2.3 Penelitian, Forum Diskusi, dan Debat intelektual 

 Pada masa pemerintahan Khalifah al-Ma’mun 813–833 M, Bayt al-Hikmah 

berkembang menjadi sebuah institusi keilmuan yang tidak hanya berfungsi sebagai 

pusat penerjemahan dan perpustakaan, tetapi juga sebagai ruang aktif untuk 

kegiatan penelitian dan pengembangan ilmu pengetahuan. Para ilmuwan tidak 

 
164Irfan, I. (2016). Peranan Baitul Hikmah dalam Menghantarkan Kejayaan Daulah 

Abbasiyah. Jurnal As-Salam, 1(2),hlm. 139-155 



91 
 

 
 

sekadar menyalin atau menerjemahkan karya-karya asing, tetapi didorong untuk 

mengkritisi, menafsirkan ulang, serta mengembangkan teori dan konsep baru. Hal 

ini mencerminkan iklim intelektual yang terbuka dan progresif, di mana metode 

rasional dan eksperimentatif mulai diaplikasikan dalam kajian ilmu-ilmu kealaman 

maupun keislaman.165 

Khalifah al-Ma’mun memberikan perhatian besar terhadap pengembangan 

ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang astronomi. Beliau mendirikan alat 

peneropong bintang di Baghdad yang difungsikan sebagai sarana penelitian ilmiah. 

Atas perintahnya, para ulama diminta untuk mempelajari Almagest karya 

Ptolemaeus (Bathlimus) yang membahas ilmu falak. Setelah itu, mereka 

diperintahkan untuk membuat alat peneropong bintang guna mengamati peredaran 

benda-benda langit, sebagaimana dijelaskan dalam kitab tersebut. Alat ini 

kemudian dibangun di Baghdad dan Damaskus, dan hasil pengamatannya dihimpun 

dalam sebuah karya ilmiah yang dikenal dengan nama Peneropong al-Ma’muni. 

Selain itu, Khalifah al-Ma’mun juga mendirikan pusat observatorium di wilayah 

Tadmor sebagai bagian dari upaya penelitian dalam bidang astronomi dan geometri. 

Pada masa ini, pengamatan antariksa berkembang pesat; bahkan seorang ilmuwan 

bernama Abu Hasan berhasil menciptakan teleskop berbentuk tabung.166 

Kegiatan diskusi dan forum ilmiah menjadi bagian integral dari kehidupan 

intelektual di Bayt al-Hikmah. Khalifah al-Ma’mun secara aktif mengundang para 

cendekiawan dari beragam latar belakang keilmuan dan teologis termasuk kalangan 

 
165 Dimitri Gutas,Op.Cit, hlm. 93. 
166 Munjahid, M. (2020). Kebijakan Pendidikan Khalifah Al-Ma’Mun Dan Implikasinya 

Terhadap Kemajuan Ilmu Pengetahuan. Risâlah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, hlm.273-288. 



92 
 

 
 

Mu’tazilah, Sunni, Kristen Nestorian, hingga filsuf yang menganut warisan Yunani 

kuno untuk terlibat dalam majelis-majelis debat terbuka. Forum seperti ini tidak 

hanya menjadi sarana untuk menguji validitas gagasan, tetapi juga memperkuat 

tradisi dialogis dalam dunia intelektual Islam abad ke-9.167 

Khalifah al-Ma’mun turut mendorong berlangsungnya diskusi dan 

perdebatan ilmiah sebagai bagian dari proses pendidikan yang efektif. Diskusi 

tersebut diadakan di lingkungan istana dan mencakup berbagai bidang keilmuan, 

seperti logika, hukum, dan gramatika. Meskipun para ilmuwan yang hadir memiliki 

latar belakang dan kecenderungan pemikiran yang berbeda, Khalifah al-Ma’mun 

tetap memberikan perhatian dan penghormatan kepada mereka. Bahkan, ia sering 

memulai diskusi sendiri untuk mendorong para ahli terlibat dalam pembahasan 

ilmiah. Dalam forum-forum tersebut, ia melarang penggunaan dalil dari kitab suci 

seperti Al-Qur’an atau Injil untuk menghindari pendekatan yang bersifat doktrinal 

dan lebih mengedepankan argumen rasional. Selain itu, Khalifah al-Ma’mun juga 

secara khusus mengadakan kajian filsafat yang rutin diselenggarakan setiap hari 

Selasa. Ruang belajar di istananya menjadi tempat berkumpulnya para cendekiawan 

dan kaum terpelajar yang datang silih berganti untuk berdiskusi, sementara sang 

khalifah menjamu mereka dengan beragam topik filsafat.168 

Salah satu bentuk konkret dari keberpihakan al-Ma’mun terhadap 

rasionalisme adalah pelaksanaan kebijakan Mihnah, yaitu ujian doktrinal yang 

diberlakukan terhadap para ulama dan hakim negara. Melalui kebijakan ini, al-

 
167 Jim Al-Khalili,Op.Cit,hlm.61. 
168 Munjahid, Ibid 



93 
 

 
 

Ma’mun menegaskan pendiriannya bahwa Al-Qur’an adalah makhluk, suatu 

pandangan khas Mu’tazilah yang menekankan penggunaan akal dalam memahami 

wahyu. Meski kebijakan ini menuai kontroversi dan resistensi dari kalangan 

tradisionalis, namun pada dasarnya hal tersebut menunjukkan betapa debat rasional 

ditempatkan pada posisi penting dalam struktur pemikiran Abbasiyah kala itu.169 

Selain memberikan dukungan kepada para ilmuwan, Al-Ma’mun juga 

membentuk forum-forum diskusi yang mempertemukan pemikir dari berbagai 

mazhab dan agama. Forum ini menjadi ruang untuk membahas berbagai topik 

penting, seperti filsafat, kedokteran, astronomi, dan teologi. Meski dikenal sebagai 

sosok yang mendukung perkembangan ilmu pengetahuan, Al-Ma’mun pernah 

mengalami ketegangan dengan sebagian ulama tradisional, terutama saat ia 

menerapkan kebijakan mihnah atau semacam ujian keagamaan. Lewat kebijakan 

ini, Al-Ma’mun ingin agar para ulama menerima pandangan teologis Mu’tazilah, 

yaitu bahwa Al-Qur’an merupakan makhluk yang diciptakan, bukan sesuatu yang 

kekal. Kebijakan ini menuai penolakan, terutama dari tokoh Ahlus Sunnah seperti 

Ahmad ibn Hanbal yang secara tegas menolaknya.170 

Meski menuai kontroversi, kebijakan tersebut tidak menghapus peran 

penting Al-Ma’mun dalam membangun tradisi keilmuan yang terbuka dan lintas 

budaya. Ia berhasil menciptakan suasana intelektual yang mendorong pertukaran 

gagasan dari berbagai latar belakang, dan meletakkan dasar bagi kemajuan ilmu 

pengetahuan dalam dunia Islam. 

 
169 W. Montgomery Watt, The Formative Period of Islamic Thought (Oxford: Oneworld, 

1998), hlm. 270. 
170Makdisi, G. (1981). The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the 

West. Edinburgh: Edinburgh University Press. 



94 
 

 
 

Dengan adanya forum-forum diskusi, kegiatan penelitian, serta perdebatan 

teologis yang didukung langsung oleh negara, Bayt al-Hikmah menjelma sebagai 

wadah kolaborasi keilmuan lintas disiplin. Dari atmosfer intelektual yang hidup ini, 

lahir berbagai pemikiran baru dalam bidang filsafat, logika, astronomi, matematika, 

dan teologi. Hal tersebut menjadikan Baghdad sebagai episentrum ilmu 

pengetahuan dunia Islam dan sekaligus menandai tonggak penting dalam sejarah 

perkembangan tradisi ilmiah global.171 

3.3 Dukungan Khalifah dan Pengaruhnya terhadap Komunitas Ilmiah 

3.3.1 Dukungan Finansial dan Politik 

Khalifah Al-Ma’mun dikenal sebagai pemimpin yang memiliki perhatian 

besar terhadap perkembangan ilmu pengetahuan. Hal ini terlihat dari kebijakan-

kebijakan yang beliau terapkan, terutama dalam hal pendanaan dan penyediaan 

fasilitas yang mendukung kegiatan ilmiah secara sistematis dan berkelanjutan. 

Beliau menerapkan sistem insentif yang mendorong para ilmuwan dan penerjemah 

untuk terus berkarya, salah satunya dengan memberikan upah dalam bentuk dinar 

emas. Salah satu bentuk penghargaan yang menarik perhatian adalah pemberian 

bayaran berdasarkan berat fisik naskah hasil terjemahan, di mana semakin berat 

naskah tersebut, semakin besar pula imbalan yang diterima. Sistem ini tidak hanya 

memberikan pengakuan terhadap kerja intelektual, tetapi juga berperan dalam 

meningkatkan produktivitas dan kualitas karya ilmiah. Dengan kebijakan ini, 

 
171 George Salia,Op.Cit, hlm. 43. 



95 
 

 
 

profesi sebagai ilmuwan menjadi lebih dihargai dan memperoleh dukungan 

langsung dari negara.172 

Dukungan finansial dan politik yang diberikan oleh Khalifah al-Ma’mun 

merupakan salah satu faktor utama yang memungkinkan Bayt al-Hikmah tumbuh 

sebagai pusat ilmu pengetahuan terkemuka di dunia Islam. Al-Ma’mun bukan 

hanya berperan sebagai pelindung simbolis, tetapi juga sebagai penyandang dana 

utama kegiatan keilmuan. Anggaran negara dialokasikan secara khusus untuk 

membiayai proyek penerjemahan, pemberian gaji tetap bagi para ilmuwan, 

pengadaan manuskrip, dan pembangunan fasilitas riset.173 

 Selain itu, Al-Ma’mun juga dikenal aktif memberikan dukungan dalam 

bentuk tunjangan dan hadiah kepada para ahli dari berbagai bidang seperti 

pendidikan, astronomi, kedokteran, dan matematika. Dukungan ini tidak terbatas 

pada kalangan Muslim saja, tetapi juga mencakup ilmuwan non-Muslim yang turut 

berkontribusi dalam memperluas dan memperkaya tradisi keilmuan dalam 

peradaban Islam.174 

 Dalam hal fasilitas, Al-Ma’mun membangun Bayt al-Hikmah sebagai 

lembaga keilmuan yang memiliki banyak fungsi. Tempat ini bukan hanya berperan 

sebagai perpustakaan besar, tetapi juga menjadi pusat belajar, tempat tinggal bagi 

para ilmuwan, ruang untuk berdiskusi, serta laboratorium untuk menerjemahkan 

naskah dan melakukan pengamatan astronomi.175 Beberapa penelitian 

 
172Pratama, Loc. Cit . Hlm.253–266. 
173 Dimitri Gutas,Op.Cit,hlm. 66. 
174Rahman, B. A., & Yonifia, I. (2023). Perpustakaan Bait Al-Hikmah dan Kontribusinya 

Terhadap Perkembangan Peradaban Dunia. Al Maktabah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 
175Kusumastuti, D. A., & Khobir, A. (2025). Baitul Hikmah Pusat Keemasan Ilmu 

Pengetahuan Islam. Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 2 



96 
 

 
 

menyebutkan bahwa Bayt al-Hikmah dilengkapi dengan observatorium yang 

digunakan untuk menguji ulang data ilmiah dari masa lalu, seperti perhitungan 

keliling bumi berdasarkan pemikiran Ptolemy.176 Untuk mendukung kegiatan 

ilmiah secara lebih luas, Al-Ma’mun juga memerintahkan pembangunan 

observatorium tambahan di Damaskus dan Jundishapur.177 

 Dukungan Al-Ma’mun terhadap perkembangan ilmu pengetahuan tidak 

hanya dilakukan di dalam wilayah Abbasiyah, tapi juga meluas ke luar negeri. Salah 

satu bentuk nyatanya adalah pengiriman ekspedisi ke Kekaisaran Byzantium untuk 

mencari dan membawa pulang naskah-naskah kuno peninggalan Yunani dan 

Romawi.178Naskah-naskah ini kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa Arab 

sebagai bagian dari upaya transfer ilmu dan diplomasi intelektual yang sangat maju 

pada masanya. Proses penerjemahan dilakukan secara bertahap mulai dari bahasa 

Yunani ke bahasa Suryani, lalu dari Suryani ke Arab dilengkapi dengan catatan dan 

penjelasan ilmiah. Proyek ini dikerjakan oleh para penerjemah profesional seperti 

Hunayn ibn Ishaq dan murid-muridnya.179  

.Khalifah al-Ma'mūn menyediakan dana tetap melalui sistem wakaf untuk 

mendukung perpustakaan, supaya lembaga ini tidak mudah goyah atau kekurangan 

dana di masa-masa sulit. Ia paham betul bahwa pendidikan dan perkembangan ilmu 

pengetahuan bisa terancam kalau sampai ada krisis keuangan, jadi ia memastikan 

pendanaan yang berkelanjutan dari para khalifah dan pejabat tinggi pada masa 

 
176Fahruddin, M. M. (2016). Pusat Peradaban Islam Abad Pertengahan: Kasus Bayt al-

Hikmah. el-Harakah: Jurnal Budaya Islam, 18 
177Gutas, Loc.Cit.Hlm.66 
178Al Farabi, Op.Cit. Hlm,51–68. 
179Laili, H., Asari, H., & Zubaidah, S. (2023). Bayt al-Hikmah: Sejarah Transmisi Ilmu 

Pengetahuan Antar Peradaban. Jurnal Eduriligia, 7(1), hlm.15–28. 



97 
 

 
 

pemerintahannya, dana yang digelontorkan untuk Rumah Hikmah diperkirakan 

hampir mencapai dua ratus ribu dinar, jumlah yang sangat besar untuk ukuran saat 

itu Bahkan, ada cerita bahwa al-Ma'mūn pernah menawarkan bayaran kepada 

Hunayn ibn Ishāq seorang penerjemah ternama dalam bentuk emas seberat buku-

buku yang berhasil ia terjemahkan sebagai bentuk apresiasi atas kontribusinya 

memperkaya koleksi ilmu di Rumah Hikmah Selain itu, menurut catatan Ibn al-

Nadīm, beberapa penerjemah seperti Ibn al-A'sam dan Ṭābit Ibn Qurra menerima 

tunjangan bulanan yang nilainya lebih dari lima ratus dinar, menunjukkan betapa 

besarnya perhatian dan penghargaan khalifah terhadap para ilmuwan dan pekerja 

ilmu di lembaga ini.180 

Selain bantuan ekonomi, dukungan politik juga diberikan dalam bentuk 

legitimasi dan perlindungan terhadap kegiatan ilmiah lintas disiplin. Khalifah al-

Ma’mun membuka akses Bayt al-Hikmah bagi ilmuwan dari berbagai agama dan 

latar belakang pemikiran, termasuk Kristen Nestorian, Yahudi, dan penganut 

filsafat Yunani. Ia menciptakan lingkungan yang relatif bebas dari tekanan 

ideologis selama kegiatan ilmiah dilakukan secara rasional dan sistematis. Ini 

menunjukkan bahwa otoritas politik digunakan untuk menciptakan ruang dialog 

dan kebebasan berpikir.181 

Khalifah Al-Ma’mun menunjukkan dukungan politiknya kepada para 

ilmuwan Bayt al-Hikmah dengan memberikan jabatan resmi kepada mereka. 

 
180Algeriani, A. A. A., & Mohadi, M. (2017). The house of wisdom (Bayt al-hikmah) and 

its civilizational impact on Islamic libraries: a historical perspective. Mediterranean Journal of 

Social Sciences, 8(5). 
181 Joel L. Kraemer, “Humanism in the Renaissance of Islam: A Preliminary Study,” 

dalam Journal of the American Oriental Society, Vol. 104, No. 1 (1984), hlm. 139. 



98 
 

 
 

Hunayn ibn Ishaq diangkat sebagai kepala penerjemah yang bertugas 

menerjemahkan karya-karya penting dari bahasa Yunani ke bahasa Arab. 

Sementara itu, al-Khawarizmi diberi kepercayaan memimpin observatorium serta 

mengembangkan penelitian di bidang astronomi dan matematika. Pengangkatan ini 

membuktikan bahwa dukungan Al-Ma’mun tidak hanya bersifat simbolis, 

melainkan juga berupa pengakuan institusional yang menempatkan para ilmuwan 

dalam struktur pemerintahan Abbasiyah.182 

3.3.2 Peran Khalifah dalam Pembentukan Komunitas Ilmiah 

Khalifah al-Ma’mun memainkan peran besar dalam membentuk dan 

mengembangkan komunitas ilmiah di Bayt al-Hikmah. Ia tidak hanya mendirikan 

lembaga tersebut sebagai pusat ilmu, tetapi juga secara aktif mengundang para 

ilmuwan dari berbagai daerah, termasuk dari Persia, India, dan wilayah Bizantium, 

untuk bekerja dan berbagi ilmu di sana.183  

Dengan latar belakang yang beragam, komunitas ini menjadi tempat bertemunya 

banyak pemikiran, budaya, dan pendekatan ilmiah yang berbeda, sehingga 

menghasilkan diskusi yang dinamis dan kaya.Al-Ma’mun juga menciptakan 

suasana yang mendukung kegiatan intelektual dengan cara memberikan 

penghargaan, gaji tetap, dan fasilitas yang layak bagi para cendekiawan.184 Bahkan, 

ia secara pribadi terlibat dalam beberapa diskusi dan mendorong dilakukannya 

debat terbuka antarilmuwan, yang dikenal dengan istilah munāẓarah. Dukungan 

 
182 Michael Cooperson, Al-Ma’mun (Oxford: Oneworld Publications, 2005), hlm. 133–135. 
183 Nader El-Bizri, “The Phenomenological Quest between Avicenna and Heidegger,” The 

World of the Text, ed. Paul Macdonald (Newcastle: Cambridge Scholars Press, 2006), hlm. 122–

124. 
184 Seyyed Hossein Nasr, Science and Civilization in Islam (Cambridge: Harvard 

University Press, 1968), hlm. 24–25. 



99 
 

 
 

politik dan ekonomi yang diberikan oleh Khalifah ini membuat para ilmuwan 

merasa dihargai dan termotivasi untuk terus berkarya.185 Karena itu, Bayt al-

Hikmah tidak hanya dikenal sebagai pusat penerjemahan, tapi juga sebagai wadah 

tumbuhnya komunitas ilmiah yang kuat dan berpengaruh di dunia Islam maupun 

luar Islam. 

Masa pemerintahan Al-Ma’mun tahun 813-833 M, terbentuk komunitas 

ilmuan muslim yang mempunyai peran penting dalam pembentukan tradisi 

keilmuwan islam. Berbeda dari masa sebelumnya yang lebih menekankan pada 

konservasi pengetahuan klasik, periode al-Ma’mun ditandai oleh transisi penting 

menuju penciptaan dan pengembangan ilmu pengetahuan yang orisinal oleh kaum 

Muslim sendiri. Komunitas ini terdiri dari para cendekiawan yang tidak hanya 

menguasai bahasa Arab dan ilmu agama, tetapi juga terlatih dalam berbagai disiplin 

rasional seperti matematika, astronomi, logika, filsafat, dan kedokteran.186 

Khalifah al-Ma’mun memiliki peran penting dalam membangun komunitas 

ilmiah di Bayt al-Hikmah. Ia menciptakan lingkungan yang mendorong kerja sama 

antarilmuwan dari berbagai bidang keilmuan, latar belakang agama, dan etnis. Bayt 

al-Hikmah tidak hanya berfungsi sebagai pusat penerjemahan, tetapi juga menjadi 

tempat berkumpulnya para cendekiawan untuk berdiskusi dan bertukar pemikiran 

secara terbuka dan kritis. Al-Ma’mun juga dikenal sebagai  pelindung ilmu 

pengetahuan. Beliau memberikan dukungan finansial yang besar kepada para 

 
185 Howard R. Turner, Science in Medieval Islam: An Illustrated Introduction (Austin: 

University of Texas Press, 1997), hlm. 20–21. 
186 Dimitri Gutas Op.Cit, hlm. 7 



100 
 

 
 

ilmuwan dan penerjemah, bahkan ada yang menyebutkan bahwa mereka dibayar 

dengan emas seberat hasil terjemahannya. 187 

Kebijakan ini mendorong berkembangnya budaya ilmiah yang dinamis, 

yang tidak hanya fokus pada penerjemahan karya-karya dari Yunani, Persia, dan 

India, tetapi juga pada pengembangan ilmu dalam berbagai bidang seperti 

astronomi, kedokteran, matematika, dan filsafat. Ia juga mengirim utusan ke 

Bizantium untuk memperoleh manuskrip penting sebagai bahan pengembangan 

ilmu di Baghdad. Selain itu, al-Ma’mun mendukung pemikiran rasional Mu’tazilah 

dan pendekatan filsafat Yunani dalam menjawab persoalan keagamaan. Pandangan 

ini menciptakan iklim ilmiah yang rasional dan terbuka, serta menjadikan Bayt al-

Hikmah sebagai pusat keilmuan paling maju di dunia Islam saat itu. Pengaruhnya 

bahkan meluas hingga ke dunia Barat melalui penerjemahan karya-karya ke dalam 

bahasa Latin di masa selanjutnya.188 

 

 

 

  

 
187 Sahala, T., Lubis, A., Wahidin, N., & Hannase, M. (2023). Strategi Khalifah Al-Ma’mun 

dalam Mengembangkan House of Wisdom Melalui Toleransi dan Objektivitas dalam Mencari 

Kebenaran, Jurnal Sosiologi Pendidikan Kolaboratif, 1(1), hlm.50. 
188 Sahala, Ibid.Hlm 50. 


