
36 

 

BAB II 

BIOGRAFI KHALIFAH AL-MA’MUN 

 

2.1   Latar Belakang Keluarga dan Pendidikan Al-Ma’mun 

2.1.1 Keluarga Al-Ma’mun 

Al-Ma’mun memiliki nama lengkap Abdullah Abul-Abbas al-Ma’mun bin 

Harun al-Rasyid. Beliau lahir di Baghdad pada tahun 786 M. Kelahirannya 

bertepatan dengan awal masa pemerintahan ayahnya, Harun al-Rasyid, sebagai 

Khalifah Dinasti Abbasiyah.39 Keberhasilan Harun al-Rasyid dalam menjalankan 

kepemimpinannya tidak terlepas dari latar belakang keluarganya. Harun al-Rasyid 

menikah dengan Zubaidah binti Ja‘far bin Abu Ja‘far al-Mansur,40seorang 

perempuan bangsawan keturunan khalifah, yang kemudian melahirkan putra 

pertamanya, Al-Amin.41  

Sementara itu, ibu Al-Ma’mun bernama Marājil, seorang mantan budak asal 

Persia yang masuk ke lingkungan istana sebagai tawanan perang. Marājil berasal 

dari keluarga Ustadhsis, yaitu sebuah kelompok keagamaan yang dianggap 

menyimpang dari ajaran Zoroastrianisme karena menggabungkan unsur-unsur 

tertentu dari Islam. Sekte ini sempat melakukan pemberontakan di wilayah 

Khurasan, namun berhasil ditumpas oleh pasukan Abbasiyah. Anggota keluarga 

 
39 Selanjutnya penulis akan menyebut Abdullah Abul-Abbas al-Ma’mun bin Harun Al-

Rasyid dengan sebutan   Al-Ma’mun. 
40 Zubaidah adalah seorang wanita mulia yang memiliki wawasan luas dan perhatiaan yang 

besar terhadap para ulama, penyair dan dokter. Dia seorang yang cerdik, pintar, fasih dalam 

berbicara dan menguasai ilmu Balaghah. 
41 Amir, F. (2016). Konflik Antara Al-Amin dan Al-Makmun Pada Tahun 810-813 

M. Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam, hlm. 1 



37 
 

 
 

yang selamat, termasuk Marājil, dibawa ke Baghdad, tempat ia kemudian diasuh di 

lingkungan istana dan akhirnya menjadi salah satu selir Harun al-Rasyid.42 

 Marājil wafat tidak lama setelah melahirkan Al-Ma’mun, sehingga tidak 

sempat terlibat langsung dalam pengasuhan putranya. Dalam kondisi tersebut, Al-

Ma’mun dibesarkan di lingkungan istana dan mendapat perhatian dari Zubaydah, 

istri sah Harun al-Rasyid dan ibu dari Al-Amin. Ketika dewasa, hubungan Al-

Ma’mun dan Zubaydah terlihat melalui pertukaran puisi yang bernada penuh 

penghargaan. Al-Ma’mun bahkan pernah menyebut Zubaydah sebagai “ibu 

terbaik.” Namun, isi puisi tersebut kemungkinan ditulis dengan tujuan politik, 

terutama karena ditulis pada masa sulit ketika keduanya saling membutuhkan. Pada 

masa kecil Al-Ma’mun, perhatian Zubaydah lebih banyak dicurahkan kepada 

putranya sendiri, yaitu Al-Amin.43 

Pada tahun 791 M, Harun al-Rasyid menetapkan Al-Amin sebagai putra 

mahkota, meskipun usianya hanya terpaut beberapa bulan dari Al-Ma’mun. Hugh 

Kennedy mencatat bahwa terdapat perbedaan laporan mengenai siapa yang lebih 

tua di antara keduanya, yang kemungkinan dipengaruhi oleh konflik politik yang 

muncul kemudian. Secara nasab, Al-Amin memiliki keunggulan karena dilahirkan 

dari pernikahan antara Harun al-Rasyid dan Zubaydah, yang keduanya berasal dari 

garis keturunan Abbasiyah. Sebaliknya, Al-Ma’mun yang dikenal cerdas dan 

disukai di lingkungan istana merupakan anak dari seorang selir bernama Marājil. 

Meskipun status tersebut tidak menghilangkan haknya atas jabatan khalifah, hal ini 

 
42 Jim Al-Khalili, The House of Wisdom: How Arabic Science Saved Ancient Knowledge 

and Gave Us the Renaissance (London: Penguin Books, 2011), hlm.35. 
43 Jim Al-Khalili, Ibid 



38 
 

 
 

membuat posisinya kurang kuat secara politik dibandingkan Al-Amin. Setelah 

penetapan suksesi, keduanya diasuh dan dididik oleh keluarga Barmaki44, salah satu 

keluarga wazir paling berpengaruh di istana Abbasiyah.45 

Al-Ma’mun awalnya tinggal bersama anggota keluarga Barmaki yang 

kurang dikenal, lalu kemudian dipindahkan ke bawah asuhan Ja‘far al-Barmaki 

seorang gubernur penting dan sahabat dekat Harun al-Rashid. Pemindahan ini bisa 

dilihat sebagai tanda bahwa sang khalifah mulai menaruh harapan serius pada al-

Ma’mun. Barulah sekitar tahun 798 atau 799 M, Harun secara resmi mengangkat 

al-Ma’mun sebagai pewaris kedua. Meskipun pengangkatan seperti ini bukan hal 

baru dalam tradisi Abbasiyah, tetap saja tidak ada jaminan al-Ma’mun akan benar-

benar naik takhta. Usia mereka yang hampir sama, serta potensi al-Amin untuk 

membatalkan pengaturan tersebut di kemudian hari, menjadi ancaman nyata bagi 

posisi al-Ma’mun.46 

2.1.2 Pendidikan Al-Ma’mun 

Pendidikan Islam merupakan bagian integral dari struktur sosial-politik 

umat Islam, sehingga perkembangannya tidak dapat dipisahkan dari konteks politik 

yang melingkupinya. Pada masa Dinasti Abbasiyah, dinamika pemikiran 

keagamaan memainkan peran penting dalam membentuk konstelasi politik Islam. 

Pergeseran pengaruh berbagai mazhab teologis dalam lingkaran kekuasaan 

 
44 Keluarga Barmaki (atau Barmakiyun, dalam bahasa Arab) adalah sebuah keluarga Persia 

terkemuka yang sangat berpengaruh dalam pemerintahan Dinasti Abbasiyah, khususnya pada abad 

ke-8 dan awal abad ke-9 M. Mereka berasal dari Balkh (di wilayah Khurasan, sekarang 

Afghanistan), dan awalnya merupakan penjaga kuil Buddha sebelum masuk Islam dan kemudian 

menjadi tokoh penting di istana khalifah. 
45 Hugh Kennedy, Op.Cit, hlm. 184 
46Michael Cooperson, al-Ma'mun (New York: Simon and Schuster, 2012), hlm. 34 



39 
 

 
 

berdampak langsung terhadap arah kebijakan negara, termasuk dalam bidang 

pendidikan. Kebijakan yang dipengaruhi oleh orientasi teologis tertentu 

berimplikasi pada perubahan dalam sistem pendidikan Islam, yang pada periode 

tertentu mendorong transformasi signifikan dan kemajuan pesat dalam aktivitas 

keilmuan serta institusi pendidikan Islam.47 

Al-Ma’mun memiliki kecerdasan yang luar biasa dan minat yang tinggi 

terhadap ilmu pengetahuan. Bahkan sebelum mencapai usia lima tahun, Al-

Ma’mun telah mulai menerima pendidikan formal dalam bidang keagamaan. Untuk 

mendukung perkembangan intelektualnya, al-Ma’mun di didik oleh dua guru 

terkemuka yang dikenal ahli dalam ilmu agama dan bacaan al-Qur’an, yaitu Kasai 

Nahvi dan Yazidi. Kedua tokoh ini berperan penting dalam membentuk dasar 

keilmuan al-Ma’mun sejak masa kecilnya. Didikan intensif pada masa kanak-kanak 

ini kelak menjadi pondasi penting yang mengantarkannya tumbuh sebagai sosok 

pemimpin berilmu dan pelindung utama tradisi intelektual di era Abbasiyah.48 

Kurikulum pendidikan bagi anak-anak dari kalangan elite pada masa Dinasti 

Abbasiyah mencakup berbagai bidang dasar dan lanjutan, antara lain membaca, 

menulis, berhitung, hafalan Al-Qur’an, hukum waris, tata bahasa Arab, puisi, 

prosodi (ilmu ritme dan metrum puisi), serta sejarah. Proses pengajaran dilakukan 

secara bertahap dengan metode menulis ayat, menghafalnya, kemudian 

menghapusnya metode yang masih dipertahankan di beberapa madrasah tradisional 

hingga saat ini. Al-Ma’mun dikenal sebagai pribadi yang mencintai ilmu sejak usia 

 
47 Al-Ma’mun, Kontribusinya terhadap Dunia Pendidikan Islam, hlm. 113. 
48Umi Chasanah, Pemikiran Khalifah al-Ma’mun dalam Mengembangkan Ilmu 

Pengetahuan dan Dampaknya terhadap Pendidikan Islam di Indonesia (Disertasi, IAIN Kudus, 

2023), hlm. 113. 



40 
 

 
 

dini. Beliau terbiasa membaca Al-Qur’an dengan suara lantang karena guru 

pertamanya mengalami gangguan pendengaran. Dalam perjalanan intelektualnya, 

Al-Ma’mun menguasai dua cabang utama keilmuan pada masanya. Pertama, ‘ulūm 

al-‘Arabiyyah atau ilmu-ilmu keislaman yang bersumber dari budaya Arab, seperti 

tata bahasa, balaghah, dan puisi. Kedua, ‘ulūm al-‘ajam atau ilmu-ilmu asing yang 

meliputi logika, matematika, kedokteran, astronomi, dan administrasi 

pemerintahan. Pengetahuan dalam cabang kedua ini diperoleh melalui karya-karya 

terjemahan dari bahasa Yunani dan Persia Tengah, yang banyak berkembang pada 

masa kejayaan Bayt al-Hikmah49 

Al-Ma’mun tidak hanya menjadi pelindung ilmu, tetapi juga pelaku aktif 

dalam diskursus keilmuan. Beliau  secara rutin menyelenggarakan forum diskusi 

yang menghadirkan pemuka dari berbagai agama dan aliran pemikiran. Dalam 

forum tersebut, para peserta diberi ruang untuk mempertahankan pandangan 

mereka, sementara al-Ma’mun sendiri kerap terlibat langsung dalam perdebatan 

yang berlangsung. Namun, menurut sebagian sejarawan Arab, keluasan wawasan 

dan keterlibatan intelektual al-Ma’mun juga menimbulkan persoalan tersendiri.  

Tidak seperti khalifah sebelumnya yang lebih fokus pada urusan 

administratif seperti pengelolaan pajak, pengangkatan pejabat, penjagaan 

keamanan, serta pelaksanaan ekspedisi militer, al-Ma’mun memahami posisi 

khalifah sebagai sesuatu yang lebih dari sekadar kepala negara. Ia menafsirkan gelar 

khalifah sebagai wakil Tuhan di bumi sebuah pandangan yang memberinya 

legitimasi untuk turut campur dalam urusan agama. Pandangan inilah yang menurut 

 
49 Jim Al-Khalili,Op.cit), hlm..38. 



41 
 

 
 

para sejarawan, menjadi dasar bagi al-Ma’mun dalam menjustifikasi perebutan 

kekuasaan pada tahun 813 M. Pandangan tersebut tampaknya bukan sekadar alat 

politik, melainkan keyakinan pribadi yang sungguh ia pegang. Hal ini terlihat dari 

sejumlah kebijakan keagamaan kontroversial yang tetap ia jalankan bahkan setelah 

kekuasaannya stabil sepenuhnya.50 

Al-Ma’mun tidak hanya mempelajari ajaran Al-Qur’an, tetapi juga 

mendalami ilmu Hadis secara langsung dari Imam Malik selama berada di 

Madinah, termasuk mempelajari kitab al-Muwaththa51’, salah satu karya paling 

awal dalam disiplin ilmu Hadis. Ia dikenal sebagai sosok yang memiliki 

ketertarikan luas terhadap berbagai bidang pengetahuan. Selain mendalami ilmu 

agama, Al-Ma’mun juga menguasai sastra, hukum, administrasi pemerintahan, 

filsafat, astronomi, dan sejumlah cabang ilmu lainnya. Al-Ma’mun termasuk salah 

satu khalifah yang paling menonjol, tidak hanya karena kepemimpinannya yang 

kuat, tetapi juga karena perannya dalam memajukan ilmu pengetahuan. Di masa 

pemerintahannya, berbagai disiplin ilmu seperti matematika, kedokteran, filsafat, 

dan astronomi mengalami perkembangan yang pesat. Perhatian Al-Ma’mun 

terhadap ilmu menjadikan masa pemerintahannya sebagai salah satu tonggak 

penting dalam tradisi intelektual Islam.52 

Al-Ma’mun merupakan khalifah ke-7 pada masa Dinasti Abbasiyah. 

Kurang lebih selama 20 tahun beliau berkuasa tepatnya tahun 813-833 M. 

Beriringan dengan naiknya tahta ayahnya, Harun Al-Rasyid dikarenakan wafatnya 

 
50Cooperson, Op cit hlm.. 20. 
51 Kitab al-Muwaththa’ adalah salah satu kitab hadis dan fikih paling awal dalam Islam, 

disusun oleh Imam Malik bin Anas (w. 179 H / 795 M), pendiri Mazhab Malikiyah. 
52 Jim Al-Khalili, Op.cit hlm.39 



42 
 

 
 

Musa Al-Hadi kakeknya Al-Ma’mun. Beliau mempunyai tiga saudara yaitu Al-

Amin yang merupakan khalifah ke 6 serta Ibrahim dan al-mutasim yang merupakan 

khalifah ke 8.Al-Ma’mun kecil sudah sering mempelajari ilmu pengetahuan 

keagamaan serta pemerintahan. Beliau mempelajarinya langsung dari ayahnya 

sendiri. Adapun guru-guru yang lainya adalah Hasyim, Abid bin Awwam, Yusuf 

bin filsafat. Al-Ma’mun merupakan orang yang sangat cerdas,berpendirian kokoh, 

punya cita-cita tinggi, penyantun serta pemberani. Masa Dinasti Abbasiyah yang 

menjadi khalifah termasyhur adalah Al-Ma’mun. Disamping pemimpin yang 

bijaksana dan juga pejuang yang pemberani. Pada masa pemerintahannya selama 

dua dekade di tandai dengan kemajuan yang sangat pesat meliputi kemajuan banyak 

rumpun ilmu pengetahuan diantaranya matematika, kedokteran, astronomi, dan 

filsafat.53 

Menginjak usia dewasa Al-Ma’mun dibimbing oleh Ja’far Ibn Yahya yang 

sangat arif dalam berbicara, cerdik dalam berfikir, dermawan dan juga pemaaf. 

Ja’far merekomendasikan Al-Ma’mun untuk menjadi khalifah yang di respon 

positif oleh Harun Al-Rasyid. Al-Ma’mun adalah pribadi yang jarang bermain. 

Beliau selama tinggal di Baghdad tidak sembarangan mendengarkan hiburan di 

istana berupa nyanyian karena di khawatirkan akan mengganggu konsentrasi ketika 

belajar. Salah satu khalifah yang sangat berpengaruh pada masa Dinasti Abbasiyah 

adalah khalifah Al-ma’mun. masa pemerintahan Al-Ma’mun mencapai keemasan 

islam. Al-Ma’mun menikah dengan Buran54 anak dari Al-Hasan bin Sahl pada 

 
53Nurhakim Loc.Cit. Hlm.31-42. 
54 Buran binti al-Hasan bin Sahl adalah istri dari Khalifah al-Ma’mun (memerintah 813–

833 M), dan dikenal sebagai salah satu wanita istana paling terkenal dalam sejarah Abbasiyah. Ia 



43 
 

 
 

tahun 210 H, saudaranya Al-Fadhl wazir Al-Ma’mun sekaligus menjabat sebagai 

menteri. Pernikahan di gelar dengan pertunjukan serta arak-arakan yang besar-

besaran. Persiapan pernikahan menelan biaya yang fantastis, ayah Buran 

memberikan tugas kepada para komandanya untuk mengurus pernikahan anaknya 

serta di berikan cuti selama 17 hari. Beliau menuliskan nama-nama tanah miliknya 

di beberapa carik kertas lalu disebarkan kepada para komandan dan pemuka–

pemuka Bani Abbas. Barang siapa yang mendapatkan kertas bertuliskan nama 

tahah tertentu, maka calon istri Al-Ma’mun akan memberikan tanah tersebut. Buran 

( istrinya Al-Ma’mun) mempunyai pengaruh besar terhadap khalifah Al-Ma’mun 

dermanya begitu besar, beliau berhasil mendirikan banyak rumah sakit di 

Baghdad.55 

Al-Ma’mun pernah ingin menceraikan istrinya karena tidak kunjung 

memberikan keturunan akan tetapi atas bantuan dari hakim suriah yang bersimpati 

kepada istrinya maka perceraian itu tidak pernah terjadi. Sebelum Buran, al-

Ma'mun menikah dengan Umm Isa, yang merupakan putri dari pamannya sekaligus 

Khalifah al-Hadi, sekitar tahun 804 ketika al-Ma'mun berusia 18 tahun. Pernikahan 

ini adalah hubungan keluarga di dalam dinasti Abbasiyah dan mereka dikaruniai 

dua anak laki-laki, yaitu Muhammad al-Asghar dan Abd Allah. Al-Ma’mun adalah 

khalifah Dinasti Abbasiyah yang istimewa karena kemauan kuat, kesabaran, kaya 

ilmu pengetahuan, wawasanya luas, cerdas, kewibawaaanya, keberanianya serta 

toleransinya. Di jelaskan bahwa Dinasti Abbasiyah ada fatihah ( pembuka) , 

 
berasal dari keluarga terpandang dan berpengaruh, yaitu Bani Sahl, di mana ayahnya, al-Hasan bin 

Sahl, adalah pejabat tinggi di pemerintahan al-Ma’mun. 
55Septiani, Y. (2011). Khalifah al-Ma'mun dan jasanya dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan. 



44 
 

 
 

wasithah ( penengah), dan khatimah 9 penutup ). Pembukanya adalah As-Saffah, 

penengahnya adalah Al-Ma’mun, dan penutupnya adalah Al-Mu’tadhid.56 

Pemerintahan Al-Ma'mun menjadi titik awal perbedaan antara masa awal 

dan masa kedua Dinasti Abbasiyah. Kelompok-kelompok yang sebelumnya 

berperan besar dalam mendirikan kekhalifahan, kini mulai kehilangan 

pengaruhnya. Salah satu kelompok penting yang mulai tersingkir adalah para 

abna57’, yaitu keturunan para pejuang revolusi Abbasiyah dari Khurasan. Keluarga 

Abbasiyah yang dulunya sangat berpengaruh juga mulai kehilangan peran. Hal 

yang sama juga terjadi pada keluarga-keluarga Arab seperti Al-Muhallabi dan 

Syaibani58, yang kemudian tidak lagi terlihat di lingkungan istana.Pada masa 

pemerintahan Al-Ma'mun, kelompok-kelompok lama tersebut digantikan oleh 

orang-orang baru yang membawa pemikiran dan sistem pemerintahan yang 

berbeda. Di antara kelompok baru itu, yang paling berpengaruh dipimpin oleh 

saudara Al-Ma'mun sendiri, yaitu Abu Ishaq. 59 

2.2 Dinamika Politik dan Kepemimpinan Al-Ma’mun 

2.2.1 Perebutan kekuasaan dan kemenangan politik 

 Dinasti abbasiyah mencapai puncak kejayaan pada masa kekhalifah Harun 

A-Rasyid, dari bidang ilmu pengetahuan, kesehatan dan pembangunan. Harun Al-

 
56 Imam As-Suyuthi. Tarikh khulafa. Terjemahan by ( Ali Nurdin 2017) . Hal, 328 
57 Abnāʾ al-Dawlah  atau sering disebut singkat sebagai "Abnāʾ", adalah kelompok militer 

dan birokrat keturunan orang-orang Khurasan yang telah berjasa besar dalam pendirian Dinasti 

Abbasiyah sejak revolusi tahun 750 M. Pada masa Khalifah al-Ma'mun (813–833 M), mereka masih 

berperan penting, meskipun posisi dan pengaruh mereka mulai tersaingi oleh kelompok baru dari 

Khurasan yang lebih dekat secara personal dengan al-Ma’mun. 
58 Al-Muhallabi dan Syaibani merujuk pada dua kelompok keluarga/suku Arab yang 

memainkan peran dalam bidang militer dan pemerintahan pada masa Khalifah al-Ma’mun. Mereka 

bukan tokoh tunggal, melainkan bagian dari jaringan elit politik dan suku yang membantu 

menjalankan administrasi Abbasiyah, terutama di wilayah pinggiran kekuasaan. 
59Al Anshori, A. K. Paradigma Pengembangan Ilmu Pada Zaman Al Ma'mun (Disertasi). 



45 
 

 
 

Rasyid mempunyai dua orang anak   yaitu Al-Amin, Al-Ma’mun. Oleh sebab itu 

Harun Al-Rasyid membagi kekuasaanya kepada anak-anaknya yaitu Al-Amin di 

Iraq, Al-Ma’mun di Khurasan. Pembagian wilayah kekuasaan bagi calon penerus 

Harun Ar-Rasyid telah ditetapkan sebelumnya atas permintaan istrinya, Zubaydah 

binti Ja‘far. Ketika Harun Ar-Rasyid merasa kesehatannya semakin memburuk dan 

tidak mampu lagi melanjutkan kepemimpinan, beliau berpesan kepada menterinya, 

Al-Faḍl ibn Ar-Rabīʿ, bahwa Al-Amin akan menjadi penerus kekhalifahan. Pada 

tahun 802 M, Al-Amin pun secara resmi diangkat sebagai putra mahkota. Pada 

tahun yang sama, Harun juga mewasiatkan bahwa setelah Al-Amin, tampuk 

kekuasaan akan diteruskan oleh Al-Ma’mun. Wasiat ini kemudian dituangkan 

dalam dokumen resmi dan dipasang di dinding Ka‘bah sebagai bentuk pengesahan 

yang bersifat religius dan simbolik.60 

Setelah Al-Amin naik takhta sebagai khalifah, pada tahun 810 M ia 

melanggar wasiat ayahnya, Harun al-Rasyid, dengan mencopot kekuasaan 

saudaranya, Al-Qasim, dari wilayah Jazirah Arab. Tindakan ini mendapat 

penolakan dari Al-Ma’mun. Konflik internal di tubuh kekhalifahan Abbasiyah 

mulai mencuat, terutama karena Al-Amin merasa terancam oleh potensi persaingan 

dari saudara-saudaranya dalam perebutan kekuasaan. Perselisihan pun terus 

berlanjut. Tidak hanya mencabut kekuasaan Al-Qasim, atas dorongan Al-Fadl ibn 

Ar-Rabi61, Al-Amin juga mengambil langkah untuk melemahkan posisi Al-

 
60 Amir, F. (2016). Konflik Antara Al-Amin dan Al-Makmun Pada Tahun 810-813 

M. Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam, hal 1 
61 Fadl ibn ar-Rabi‘ adalah seorang tokoh politik penting pada masa Dinasti Abbasiyah, 

khususnya sebagai menteri (ḥājib) dan penasihat utama bagi Khalifah Harun al-Rashid dan putranya 

al-Amin. Ia adalah musuh politik utama al-Ma'mun, terutama selama perang saudara antara al-Amin 

dan al-Ma’mun. 



46 
 

 
 

Ma’mun dengan mencabut kekuasaannya di Khurasan pada tahun 811 M. Al-Amin 

mengutus seorang utusan untuk menyampaikan kepada Al-Ma’mun bahwa 

pengganti kekhalifahan kelak bukanlah dirinya, melainkan Musa, putra Al-Amin 

sendiri. Pada awalnya, Al-Ma’mun menerima keputusan tersebut, karena 

dipengaruhi oleh bujukan penasihatnya, Al-Fadl ibn Sahl. Namun, ketegangan 

semakin meningkat ketika Al-Amin mengutus Ali bin Isa ke Khurasan sebagai 

langkah militer. Sebagai respons, Al-Ma’mun mempersiapkan pasukan yang 

dipimpin oleh Thahir ibn Husain. Pertempuran pun tak terelakkan, dan berakhir 

dengan terbunuhnya Ali bin Isa di medan perang.62 

 Tahun 812 M Ali bin Isa63 terbunuh dalam perang saudara anatara pasukan 

Al-Amin dan Al-Ma’mun. Oleh sebab itu pasukan Al-Ma’mun memenangkan 

pertempuran tersebut, Thahir yang memimpin pasukan Al-Ma’mun di perintahkan 

untuk mengepung Al-Amin di Baghdad. Pasukan Al-Makmun yang dipimpin oleh 

Thahir mengepung kediaman Al-Amin di Baghdad, yang akhirnya menyebabkan 

Al-Amin terbunuh pada tahun 813 M. Setelah kematiannya, kepala Al-Amin 

diserahkan kepada Al-Ma’mun. Meskipun Al-Amin sebelumnya berkeinginan agar 

anaknya yang masih kecil, Musa, menjadi penerusnya, namun karena Musa masih 

terlalu muda dan Al-Amin telah wafat, maka Al-Ma’mun naik takhta sebagai 

Khalifah Abbasiyah. Untuk sementara waktu, Al-Ma’mun memindahkan pusat 

 
62 Hugh Kennedy, Op.Cit, hal 188. 
63 Ali bin Isa ibn Mahan adalah seorang jenderal penting Dinasti Abbasiyah pada masa 

Khalifah Harun al-Rashid dan al-Amin, namun perannya menjadi sangat menonjol dalam konflik 

politik dan militer melawan al-Ma'mun saat perang saudara Abbasiyah. 



47 
 

 
 

pemerintahannya ke Khurasan karena Baghdad masih dalam kondisi rusak akibat 

perang saudara yang terjadi.64 

Setelah wafatnya Al-Amin,  wilayah timur kekhalifahan, termasuk Irak dan 

Hijaz, mengakui Al-Ma’mun sebagai khalifah yang sah. Namun, Al-Ma’mun 

memilih tetap memerintah dari Marw dan menyerahkan urusan pemerintahan 

kepada dua pejabat Persia, Al-Fadl dan Al-Hasan bin Sahl. Kebijakan ini 

menimbulkan ketegangan di kalangan elite Abbasiyah di Baghdad, terutama setelah 

ia menunjuk Ali bin Musa al-Ridha sebagai putra mahkota. Puncaknya, pada tahun 

202 H/817 M, para tokoh Abbasiyah di Baghdad mengangkat Ibrahim bin al-Mahdi 

sebagai khalifah tandingan, yang akhirnya mendorong Al-Ma’mun turun tangan 

langsung.65 

Setelah pembunuhan terhadap al-Fadl bin Sahl dan pengunduran diri 

saudaranya al-Hasan bin Sahl, Al-Ma’mun pun memutuskan untuk kembali ke 

Baghdad. Beliau memulai perjalanan dari Marw menuju barat. Setelah singgah di 

kota Rayy dan Nahrawan, al-Ma’mun akhirnya tiba di Baghdad pada hari Sabtu, 15 

Safar 204 H / 11 Agustus 819 M.Ia masuk kota dengan mengenakan jubah hijau 

khas Persia bersama pasukannya, yang juga membawa panji-panji hijau sebagai 

simbol kekuasaan baru. Al-Ma’mun kemudian menetap di Rusafah dan 

mengeluarkan perintah bahwa semua orang yang menemuinya harus mengenakan 

pakaian hijau. Masuknya al-Ma’mun ke Baghdad bukan hanya penegasan militer, 

tetapi juga peneguhan kekuasaan secara simbolik dan politik. Sejak saat itu, al-

 
64Amir, F. Ibid. 
65 Hugh Kennedy,Op.cit, hlm.191. 



48 
 

 
 

Ma’mun secara penuh memegang tampuk pemerintahan Abbasiyah sebagai 

khalifah ketujuh. Pemerintahannya berlangsung hingga tahun 833 M dan dikenal 

sebagai salah satu masa yang paling dinamis dalam sejarah kekhalifahan Islam, 

terutama dalam bidang ilmu pengetahuan dan pemikiran teologi.66 

Pada masa kejayaannya, Baghdad sebagai ibu kota Kekhalifahan Abbasiyah 

berkembang menjadi pusat peradaban Islam. Kota ini menjadi tempat 

berkumpulnya seniman, ilmuwan, sastrawan, filsuf, teknokrat, hingga pedagang 

yang berkontribusi dalam berbagai bidang ilmu seperti seni, hukum, literatur, 

teknologi, filsafat, sains, dan teknik. Salah satu lembaga paling menonjol dalam 

perkembangan intelektual saat itu adalah Bayt al-Ḥikmah, yang dibangun pada 

masa Harun al-Rasyid dan dikembangkan secara signifikan oleh Al-Ma’mun. 

Lembaga ini tidak hanya berfungsi sebagai pusat penerjemahan karya-karya dari 

Persia, India, dan Yunani, tetapi juga menyediakan fasilitas yang menunjang 

kegiatan riset dan diskusi ilmiah.67 

Dengan dukungan al-Ma’mun, banyak naskah Yunani dan Suryani 

diterjemahkan ke dalam bahasa Arab, sekaligus menghadirkan perpustakaan yang 

lengkap sebagai sumber belajar dan riset. Selain berfungsi sebagai ruang diskusi 

akademis, Bayt al-Ḥikmah menjadi lokasi pertemuan cendekiawan dari latar 

budaya dan keilmuan beragam untuk bertukar gagasan dan memecahkan 

permasalahan ilmiah.Melalui kebijakan penerjemahan dan pembelajaran semacam 

ini, Bayt al-Ḥikmah mampu mendorong perkembangan ilmu pengetahuan secara 

 
66Al-Tabari, The History of al-Tabari Volume XXXII: The Reunification of the ‘Abbasid 

Caliphate, terj. C. E. Bosworth (Albany: State University of New York Press, 1987), hlm. 46. 
67 Jim Al-Khalili, Op.Cit.Hlm.44. 



49 
 

 
 

signifikan dan membuka jalan untuk peradaban baru. Pengaruhnya meluas hingga 

ke Eropa, bahkan turut menjadi salah satu faktor pendorong munculnya Renaisans 

berkat pengetahuan-pengetahuan klasik Yunani yang dihidupkan kembali dan 

dikembangkan dalam dunia Islam.Khalifah al-Ma’mun, yang berkuasa antara tahun 

813 hingga 833 M, merupakan pemimpin yang cakap sekaligus punya perhatian 

besar terhadap ilmu pengetahuan. Dalam memajukan Bayt al-Ḥikmah, ia 

mengutamakan prinsip keterbukaan dan menghargai perbedaan agar pencarian ilmu 

bisa berlangsung secara bebas dan inklusif. Pendekatan ini berhasil menciptakan 

suasana belajar yang kondusif dan membuat Baghdad berkembang menjadi pusat 

keilmuan utama di dunia Islam.68 

2.2.2 Gaya kepemimpinan dan Integrasi wilayah  

Gaya kepemimpinan Khalifah Al-Ma’mun dapat dipahami sejalan dengan 

teori kepemimpinan transformasional, yakni model kepemimpinan yang 

menekankan visi besar, pemberdayaan pengikut, serta transformasi sosial dan 

intelektual. Al-Ma’mun tidak hanya berperan sebagai pemimpin politik, tetapi juga 

sebagai agen perubahan yang mendorong perkembangan ilmu pengetahuan melalui 

penguatan institusi Bayt al-Hikmah, penerjemahan karya-karya Yunani, serta 

dukungan terhadap para ilmuwan dari berbagai latar belakang. Kepemimpinannya 

menunjukkan empat ciri utama transformasional: idealized influence melalui 

keteladanan dalam kecintaan pada ilmu; inspirational motivation lewat visi 

menjadikan Baghdad pusat intelektual dunia; intellectual stimulation dengan 

 
68Sahala, T., & Lubis, A. (2024). Strategi Khalifah Al Ma'mun dalam Mengembangkan 

House of Wisdom Melalui Toleransi dan Objektivitas dalam Mencari Kebenaran. Jurnal Sosiologi 

Pendidikan Kolaboratif, 1(1), hlm.18-25. 



50 
 

 
 

mendorong kajian filsafat, astronomi, dan matematika; serta individualized 

consideration melalui pemberian patronase kepada para ilmuwan. Dengan 

demikian, kepemimpinan al-Ma’mun bukan sekadar administratif, melainkan 

transformatif yang berhasil membawa peradaban Islam ke puncak keilmuan.69 

Dalam konteks integrasi wilayah, Al-Ma'mun menerapkan kebijakan yang 

menekankan sentralisasi kekuasaan dengan memperkuat posisi Baghdad sebagai 

pusat pemerintahan dan memperluas pengaruhnya ke wilayah timur seperti 

Khurasan. Ia juga menunjuk para gubernur yang loyal dan memiliki latar belakang 

keilmuan atau kesetiaan politik, guna memastikan stabilitas di wilayah-wilayah 

penting kekuasaan Abbasiyah. Strategi ini tidak hanya memperkuat struktur 

pemerintahan, tetapi juga mendorong integrasi budaya dan administrasi antar 

wilayah kekuasaan Islam saat itu. 70 

Pada masa pemerintahannya, Khalifah Al-Ma'mun menampilkan corak 

kepemimpinan yang bersifat multidimensi. beliau mengkombinasikan kekuatan 

intelektual, militer, dan spiritual sebagai instrumen utama dalam memperkuat 

legitimasi dan stabilitas kekuasaan. Michael Cooperson mencatat bahwa al-Ma'mun 

memosisikan dirinya bukan semata sebagai seorang khalifah dalam arti politik, 

melainkan juga sebagai seorang cendekiawan, panglima militer, dan pemimpin 

keagamaan. Sebagai sosok yang menjunjung tinggi rasionalitas, Al-Ma'mun 

mendorong pendekatan akal dalam memahami ajaran agama. Beliau secara aktif 

mendukung gerakan penerjemahan karya-karya filsafat dan sains Yunani ke dalam 

 
69 Bass, Bernard M. Leadership and Performance Beyond Expectations. New York: Free 

Press, 1985. 
70 Philip K. Hitti,Ibid. 



51 
 

 
 

bahasa Arab, serta menjadikan Bayt Al-Hikmah sebagai pusat intelektual yang 

terbuka bagi berbagai aliran pemikiran.71 

2.2.3 Kebijakan Keagamaan dan Mihnah 

Khalifah Al-Ma’mun mempunyai berbagai kebijakan dan salah satunya adalah 

Mihnah. Mihnah merupakan sebuah ideologi yang beraliran paham Mu’tazilah, Al-

Ma’mun menganjurkan para ulama untuk menganut paham Mu’tazilah, dalam 

paham Mu’tazilah para ulama di haruskan untuk mengakui bahwa Al-Qur’an 

adalah makhluk bukan sifat tuhan yang kekal. Banyak ulama yang menentang 

Mihnah salah satunya adalah Ahmad bin Hanbal pemimpin mazhab Hanbali. Pada 

masa kekhalifahan Al-Ma’mun, doktrin tentang kemakhlukan al-Qur’an dijadikan 

kebijakan resmi yang dikenal dengan istilah mihnah. Ajaran yang dianggap 

menyimpang ini mendapat penentangan dari kelompok Ahl al-Hadith yang 

dipimpin oleh Ahmad Ibn Hanbal beserta para pengikutnya. Secara mendasar, 

mihnah berkaitan dengan pertanyaan teologis mengenai apakah al-Qur’an 

merupakan makhluk atau bukan, yang ditujukan khusus kepada para ulama, bukan 

kepada masyarakat umum. Jika dilihat dari perspektif politik kekhalifahan, 

peristiwa ini mencerminkan cara khalifah dalam menghadapi konflik otoritas.72 

 Oleh karena itu, mihnah dipahami bukan hanya sebagai kontroversi teologis di 

tingkat negara, melainkan juga sebagai arena pertarungan kekuasaan antara ulama 

dengan ulama, serta antara ulama dengan khalifah dalam ruang publik kekhalifahan 

Abbasiyah. Untuk memperkuat kekuasaannya dalam mengatur ajaran agama, Al-

 
71 Michael Cooperson, Al-Ma'mun Op.cit, hlm. 58–75. 
72 Hitti, P. K. (2002). History of the Arabs .Hlm.312. 



52 
 

 
 

Ma'mun memulai sebuah kebijakan yang dikenal dengan nama Mihnah sejenis 

ujian resmi yang mewajibkan para hakim dan pejabat untuk menyatakan bahwa Al-

Qur'an adalah makhluk yang diciptakan, bukan sesuatu yang kekal. Pelaksanaan 

kebijakan ini melibatkan pemeriksaan secara ketat, pencopotan jabatan, penahanan, 

bahkan hukuman fisik, yang dipimpin oleh pemimpin Mu'tazilah, Qāḍī Ahmad ibn 

Abi Du'ād73 

Khalifah Al-Ma’mun menjadikan aliran Mu’tazilah sebagai aliran resmi Negara 

pada tahun 813 M.  Masyarakat yang mayoritas menganut aliran sunni mengalami 

keresahan akan hal tersebut. Peristiwa Mihnah adalah pemaksaan gagasan 

mu’tazilah yang menyatakan bahwa A-Qur’an serupa dengan Hadist dan sekaligus 

makhluk. Dengan adanya peristiwa Mihnah, Khalifah Al-Ma’mun menghimbau 

untuk membuat kebijakan untuk meneliti keyakinan para pejabat Negara, seperti 

hakim, kadi74, dan ulama. Para pejabat harus menganut paham Mu’tazilah, apabila 

ada pejabat yang tidak menganut paham Mu’tazilah akan di pecat dan pejabat yang 

mempertahankan konservatif nya akan di siksa. Banyak yang mengecam atas 

tindakan Al-Ma’mun yang menggunakan tonggak kekuasaan untuk memperkukuh 

pihaknya dan menindas para alim ulama yang menentang atas prinsipnya. Kahlifah 

Al-Ma’mun di pengaruhi oleh paham Mu’tazilah yang bersifat rasional. Oleh sebab 

itu Al-Ma’mun sangat mendukung segala kegiatan yang membutuhkan pemikiran 

seperti diskusi dan perdebatan sehingga berbagai macam pola pemikiranpun 

muncul.75 

 
73Ibid.Hlm.312. 
74  qāḍī (kadhi/kadi) adalah hakim resmi yang ditunjuk negara untuk menjalankan hukum 

Islam (syariat) dalam masyarakat. Tugas utama mereka adalah mengadili perkara hukum. 
75Septiani, Y. Loc cit. 



53 
 

 
 

Tokoh paling berpengaruh dalam merumuskan pemikiran teologi Mu’tazilah 

adalah Abu al-Huzail al-Allaf 135–235 H/752–849 M dan al-Nazzam 185–221 

H/801–835 M. Sementara itu, dalam tradisi teologi Asy’ariyah yang dikenal 

sebagai aliran yang lebih moderat dan tradisional peran besar dimainkan oleh Abu 

al-Hasan al-Asy’ari (873–935 M). Beliau hidup pada masa kekuasaan Dinasti 

Abbasiyah. Menariknya, pemikiran Asy’ariyah juga banyak dipengaruhi oleh 

logika Yunani, karena sebelumnya al-Asy’ari sempat menjadi bagian dari aliran 

Mu’tazilah sebelum akhirnya mengembangkan pandangan teologisnya sendiri.76 

Peristiwa miḥnah atau Inkuisisi Abbasiyah merupakan momen penting dalam 

sejarah Islam klasik yang menandai ketegangan antara otoritas politik dan 

keagamaan. Meski sering disamakan dengan Inkuisisi Gereja Katolik, miḥnah yang 

berlangsung pada 833–851 M memiliki cakupan dan dampak yang lebih terbatas. 

Upaya Khalifah al-Ma’mun dan penerusnya untuk memaksakan doktrin bahwa Al-

Qur’an adalah makhluk (makhlūq) mendapat penolakan luas dari para ulama, 

termasuk Imam Ahmad ibn Hanbal yang tetap teguh meski disiksa dan 

dipenjara.Peristiwa ini tidak hanya memperlihatkan batas kekuasaan khalifah dalam 

urusan keimanan, tetapi juga memperkuat legitimasi ulama sebagai otoritas 

keagamaan yang lebih dipercaya masyarakat. Dalam jangka panjang, miḥnah turut 

mendorong pemisahan peran antara negara sebagai pemimpin politik dan ulama 

sebagai penjaga tafsir agama77 

 
76Hasibuan, N. S., & Arsyad, J. (2023). KEBEBASAN AKADEMIS PADA MASA 

KHALIFAH AL-MAMU DAN RELEVANSINYA DENGAN KONSEP MERDEKA BELAJAR 

DI INDONESIA. Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam, 16(3),Hlm. 443-458. 
77 Watt, M. (1968). Islamic Political Thought Edinburgh. 1968.Hlm.7. 



54 
 

 
 

Setelah berakhirnya miḥnah di masa al-Mutawakkil, arah kebijakan 

kekhalifahan pun berubah total. Debat kalam mulai dilarang, studi hadis didorong, 

dan pendekatan literal dalam beragama menjadi dominan. Banyak sejarawan 

melihat ini sebagai momen ketika kekuasaan keilmuan berpindah tangan dari istana 

ke majelis-majelis ulama. Bahkan setelah jatuhnya Baghdad tahun 1258 dan 

hilangnya kekuasaan politik para khalifah, para ulama tetap jadi pusat rujukan 

keagamaan utama dalam dunia Islam. Bisa dikatakan, kegagalan al-Ma’mun dalam 

memaksakan keyakinan tentang “Al-Qur’an yang diciptakan” justru memperjelas 

arah Islam ke depan: bahwa agama ini akan dibentuk oleh para ulama, bukan oleh 

para penguasa.78 

Pada masa pemerintahan Khalifah Al-Ma’mun, pemikiran Mu’tazilah mencapai 

puncak pengaruh dan dijadikan sebagai mazhab resmi negara. Melalui kebijakan 

mihnah yang dimulai tahun 833 M, para ulama diwajibkan menerima doktrin bahwa 

Al-Qur’an adalah makhluk, sesuai pandangan Mu’tazilah. Penolakan terhadap hal 

ini dianggap sebagai bentuk pembangkangan terhadap otoritas kekhalifahan. 

Rasionalisme Mu’tazilah dianggap selaras dengan visi intelektual al-Ma’mun, yang 

juga mendirikan Bayt Al-Hikmah sebagai pusat penerjemahan dan pengembangan 

ilmu. Dalam konteks ini, menurut Atta Muhammad, Mu’tazilah digunakan sebagai 

instrumen negara untuk mengukuhkan legitimasi kekuasaan dan mengontrol 

wacana keagamaan masyarakat.79 Atta Muhammad menjelaskan bahwa: 

 
78Cooperson,Op cit.Hlm. 143 
79 Muhammad, A. (2012). Mutazila-heresy; theological and rationalist mutazila; Al-

mamun, Abbasid Caliph; Al-mutawakkil, Abbasid Caliph; the traditionalists. Middle-East Journal 

of Scientific Research, 12(7),hlm.1031-1038. 



55 
 

 
 

Mutazila enjoyed religious, political and social status during the Caliphate 

of al-Mamun, al-Mutasim and al-Wathiq while they were prosecuted and 

persecuted as heretics during the Caliphate of al-Mutawakkil. The Mutazila 

persecuted the Traditionalists on the issue of createdness of the Quran when 

they got political control under Caliph Mamun. 

Pernyataan ini menegaskan bahwa pemikiran Mu’tazilah pada masa al-

Ma’mun tidak hanya berkembang secara keilmuan, tetapi juga memperoleh 

kekuatan politik yang memungkinkan mereka untuk menekan dan 

mengkriminalisasi lawan-lawan teologisnya, termasuk ulama besar seperti Ahmad 

bin Hanbal yang menolak pandangan bahwa Al-Qur’an adalah makhluk. Dengan 

demikian, pengaruh pemikiran Mu’tazilah pada masa al-Ma’mun membentuk suatu 

fase penting dalam sejarah teologi Islam, di mana pemikiran rasional dipadukan 

dengan kekuasaan negara, dan menjadikan akal sebagai otoritas utama dalam 

memahami teks-teks keagamaan.80 

2.3 Akhir Hayat Khalifah Al-Ma’mun 

Menjelang akhir masa pemerintahannya, Khalifah al-Ma’mun memusatkan 

perhatian pada ekspansi wilayah ke arah barat laut dan melakukan konfrontasi 

81militer dengan Kekaisaran Bizantium. Pada masa tersebut, jihad fī sabīlillāh 

dipahami sebagai upaya militer umat Islam melawan Bizantium dalam konteks 

politik dan pertahanan. Pada tahun 833 M, al-Ma’mun memimpin langsung 

ekspedisi besar menuju wilayah perbatasan di Asia Kecil. Beliau sempat menetap 

di Tarsus, kota garnisun utama di wilayah Cilicia, sebelum melanjutkan 

 
80 Muhammad, Loc.cit .Hlm.1031-1038. 
81 Konfrontasi adalah suatu bentuk pertentangan atau perlawanan terbuka antara dua pihak 

yang memiliki kepentingan, pandangan, atau tujuan yang saling bertentangan. Istilah ini bisa 

digunakan dalam berbagai konteks, seperti politik, militer, diplomasi, sosial, atau bahkan dalam 

interaksi pribadi. 



56 
 

 
 

perjalanannya ke Dabiq, sebuah kawasan strategis yang bersejarah sebagai lokasi 

pertempuran besar. Keterlibatan langsung al-Ma’mun dalam ekspedisi ini 

menunjukkan kesungguhannya dalam berjihad, meskipun tidak menutup 

kemungkinan bahwa langkah tersebut juga dilandasi ambisi untuk memperkuat 

legitimasi kekuasaannya serta menandingi prestasi para pendahulunya, seperti 

Harun al-Rashid.82 

Saat pasukan tiba di Dabiq83, Al-Ma’mun mendadak jatuh sakit. Menurut 

catatan al-Ṭabarī dan sejarawan lain seperti Ibn al-Athir serta al-Mas‘udi, 

penyakitnya berkembang dengan cepat, ditandai oleh demam tinggi yang semakin 

memburuk. Para dokter istana segera dipanggil untuk merawatnya, namun semua 

usaha pengobatan gagal. Al-Ma’mun menyadari bahwa kematiannya sudah dekat. 

Meskipun dalam kondisi lemah, ia tetap tegar secara mental, mengatur proses 

suksesi, menyampaikan wasiat kepada para pejabat dan panglima, serta secara 

resmi menetapkan saudaranya, Abu Ishaq (yang kemudian dikenal sebagai al-

Mu‘tasim), sebagai khalifah penerusnya. Al-Mu’tasim adalah seorang prajurit yang 

memiliki kualifikasi kepemimpinan agama yang selalu di pandang Al-

Ma’munsebagai hal yang penting bagi seorang khalifah.84 

Khalifah Al-Ma’mun wafat pada tanggal 10 Agustus 833 M (19 Rajab 218 

H dikota Taurus, wilayah strategis di perbatasan timur Laut Tengah yang kini 

termasuk dalam wilayah Turki. Saat itu, ia tengah memimpin pasukan dalam 

 
82 Kennedy, Hugh. The Prophet and the Age of the Caliphates: The Islamic Near East 

from the Sixth to the Eleventh Century. London: Routledge, 2004, Hlm. 181. 
83 Dābiq adalah sebuah kota kecil yang terletak di Suriah utara, tepatnya di wilayah 

gubernuran Aleppo, dekat perbatasan dengan Turki. 
84Ibid .Hlm. 121 



57 
 

 
 

ekspedisi militer melawan Kekaisaran Byzantium. Menurut Al-Ṭabarī dalam 

Tārīkh al-Rusul wa al-Mulūk, penyakit yang menyebabkan wafatnya Al-Ma’mun 

bermula dari demam tinggi setelah beliau membasuh kaki di sungai yang sangat 

dingin. Al-Ma’mun wafat pada usia 48 tahun, setelah memimpin selama 20 tahun, 

5 bulan, dan 24 hari. Sebelum wafat, ia menunjuk saudaranya, Abu Ishak 

Muhammad Al-Mu‘tasim bin Harun Al-Rasyid, sebagai penerus kekhalifahan. 

Dalam wasiatnya, Al-Ma’mun juga menitipkan tiga pesan penting: agar kebijakan 

inkuisisi (miḥnah) tetap dilanjutkan, keturunan Ali diperlakukan dengan baik, dan 

kesejahteraan rakyat tetap menjadi prioritas utama pemerintahan. 85 

Wafatnya Khalifah al-Ma’mun di wilayah perbatasan yang jauh dari pusat 

pemerintahan memiliki makna simbolis yang mendalam. Ia dipandang sebagai 

sosok pemimpin yang wafat di medan jihad, bukan sekadar sebagai penguasa 

istana. Dalam catatan para sejarawan Muslim, kematiannya sering digambarkan 

sebagai “syahid fī sabīlillāh”, yang memperkuat citra dirinya sebagai pemimpin 

religius sekaligus pejuang sejati. Kematian tersebut terjadi secara tiba-tiba dan 

mengejutkan para pejabat Abbasiyah, karena ekspedisi militer masih berlangsung 

dan belum diumumkan secara resmi siapa penerusnya. Namun, berkat keputusan 

al-Ma’mun sebelumnya yang telah menunjuk Abu Ishaq (kelak dikenal sebagai al-

Mu‘taṣim) sebagai pengganti, transisi kekuasaan dapat berjalan tanpa gejolak. 

Peristiwa wafatnya al-Ma’mun menandai akhir dari salah satu periode penting 

dalam sejarah kekhalifahan Abbasiyah. Masa pemerintahannya dikenang sebagai 

era kejayaan intelektual Islam, kemajuan institusi Bayt al-Hikmah, serta dominasi 

 
85Ibid.Hlm. 138 



58 
 

 
 

pemikiran rasional Mu‘tazilah. Di sisi lain, kebijakan miḥnah yang diwariskannya 

juga meninggalkan jejak kontroversial dalam sejarah pemikiran Islam.86 

Al-Ma’mun dimakamkan di Tarsus (sekarang Turki), tepatnya di rumah 

salah satu pengikut setia ayahnya. Makamnya tidak diberi penanda, sesuai dengan 

tradisi awal Abbasiyah yang tidak menonjolkan makam para khalifah. Beberapa 

abad kemudian, muncul laporan bahwa masyarakat setempat mengenali lokasi 

makam tersebut. Bahkan setelah kota itu dikuasai kembali oleh Bizantium pada 

tahun 965 M, lokasi tersebut diduga dijadikan gereja karena dianggap sebagai 

tempat peristirahatan seorang santo. Saat ini, kompleks Masjid Agung Tarsus 

memiliki sebuah makam kecil yang diberi nama sebagai makam al-Ma’mun. 

Namun, tidak ada prasasti atau penanda resmi yang mengonfirmasi hal tersebut. 

Sejumlah catatan dari abad ke-19 pun tidak menyebut lokasi itu, yang menunjukkan 

bahwa identifikasi makam kemungkinan baru muncul pada masa belakangan, 

setidaknya sejak abad ke-14.87 

 
86 Al-Ṭabarī, The History of al-Ṭabarī, vol. XXXII: The Reunification of the ‘Abbāsid 

Caliphate, terj. C.E. Bosworth (Albany: State University of New York Press, 1987), hlm. 221 
87Ibid .Hlm. 138 


