BAB I1

BIOGRAFI KHALIFAH AL-MA’MUN

2.1 Latar Belakang Keluarga dan Pendidikan Al-Ma’mun
2.1.1 Keluarga Al-Ma’mun

Al-Ma’mun memiliki nama lengkap Abdullah Abul-Abbas al-Ma’mun bin
Harun al-Rasyid. Beliau lahir di Baghdad pada tahun 786 M. Kelahirannya
bertepatan dengan awal masa pemerintahan ayahnya, Harun al-Rasyid, sebagai
Khalifah Dinasti Abbasiyah.®® Keberhasilan Harun al-Rasyid dalam menjalankan
kepemimpinannya tidak terlepas dari latar belakang keluarganya. Harun al-Rasyid
menikah dengan Zubaidah binti Ja‘far bin Abu Ja‘far al-Mansur,*’seorang
perempuan bangsawan keturunan khalifah, yang kemudian melahirkan putra
pertamanya, Al-Amin.*

Sementara itu, ibu Al-Ma’mun bernama Marajil, seorang mantan budak asal
Persia yang masuk ke lingkungan istana sebagai tawanan perang. Marajil berasal
dari keluarga Ustadhsis, yaitu sebuah kelompok keagamaan yang dianggap
menyimpang dari ajaran Zoroastrianisme karena menggabungkan unsur-unsur
tertentu dari Islam. Sekte ini sempat melakukan pemberontakan di wilayah

Khurasan, namun berhasil ditumpas oleh pasukan Abbasiyah. Anggota keluarga

39 Selanjutnya penulis akan menyebut Abdullah Abul-Abbas al-Ma’mun bin Harun Al-
Rasyid dengan sebutan Al-Ma’mun.

40 Zubaidah adalah seorang wanita mulia yang memiliki wawasan luas dan perhatiaan yang
besar terhadap para ulama, penyair dan dokter. Dia seorang yang cerdik, pintar, fasih dalam
berbicara dan menguasai ilmu Balaghah.

4 Amir, F. (2016). Konflik Antara Al-Amin dan Al-Makmun Pada Tahun 810-813
M. Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam, him. 1

36



37

yang selamat, termasuk Mar3jil, dibawa ke Baghdad, tempat ia kemudian diasuh di
lingkungan istana dan akhirnya menjadi salah satu selir Harun al-Rasyid.*?

Marajil wafat tidak lama setelah melahirkan Al-Ma’mun, sehingga tidak
sempat terlibat langsung dalam pengasuhan putranya. Dalam kondisi tersebut, Al-
Ma’mun dibesarkan di lingkungan istana dan mendapat perhatian dari Zubaydah,
istri sah Harun al-Rasyid dan ibu dari Al-Amin. Ketika dewasa, hubungan Al-
Ma’mun dan Zubaydah terlihat melalui pertukaran puisi yang bernada penuh
penghargaan. Al-Ma’mun bahkan pernah menyebut Zubaydah sebagai “ibu
terbaik.” Namun, isi puisi tersebut kemungkinan ditulis dengan tujuan politik,
terutama karena ditulis pada masa sulit ketika keduanya saling membutuhkan. Pada
masa kecil Al-Ma’mun, perhatian Zubaydah lebih banyak dicurahkan kepada
putranya sendiri, yaitu Al-Amin.*

Pada tahun 791 M, Harun al-Rasyid menetapkan Al-Amin sebagai putra
mahkota, meskipun usianya hanya terpaut beberapa bulan dari Al-Ma’mun. Hugh
Kennedy mencatat bahwa terdapat perbedaan laporan mengenai siapa yang lebih
tua di antara keduanya, yang kemungkinan dipengaruhi oleh konflik politik yang
muncul kemudian. Secara nasab, Al-Amin memiliki keunggulan karena dilahirkan
dari pernikahan antara Harun al-Rasyid dan Zubaydah, yang keduanya berasal dari
garis keturunan Abbasiyah. Sebaliknya, Al-Ma’mun yang dikenal cerdas dan
disukai di lingkungan istana merupakan anak dari seorang selir bernama Marajil.

Meskipun status tersebut tidak menghilangkan haknya atas jabatan khalifah, hal ini

42 Jim Al-Khalili, The House of Wisdom: How Arabic Science Saved Ancient Knowledge
and Gave Us the Renaissance (London: Penguin Books, 2011), him.35.
43 Jim Al-Khalili, Ibid



38

membuat posisinya kurang kuat secara politik dibandingkan Al-Amin. Setelah
penetapan suksesi, keduanya diasuh dan dididik oleh keluarga Barmaki**, salah satu
keluarga wazir paling berpengaruh di istana Abbasiyah.*®

Al-Ma’mun awalnya tinggal bersama anggota keluarga Barmaki yang
kurang dikenal, lalu kemudian dipindahkan ke bawah asuhan Ja‘far al-Barmaki
seorang gubernur penting dan sahabat dekat Harun al-Rashid. Pemindahan ini bisa
dilihat sebagai tanda bahwa sang khalifah mulai menaruh harapan serius pada al-
Ma’mun. Barulah sekitar tahun 798 atau 799 M, Harun secara resmi mengangkat
al-Ma’mun sebagai pewaris kedua. Meskipun pengangkatan seperti ini bukan hal
baru dalam tradisi Abbasiyah, tetap saja tidak ada jaminan al-Ma’mun akan benar-
benar naik takhta. Usia mereka yang hampir sama, serta potensi al-Amin untuk
membatalkan pengaturan tersebut di kemudian hari, menjadi ancaman nyata bagi
posisi al-Ma’mun.*®
2.1.2 Pendidikan Al-Ma’mun

Pendidikan Islam merupakan bagian integral dari struktur sosial-politik
umat Islam, sehingga perkembangannya tidak dapat dipisahkan dari konteks politik
yang melingkupinya. Pada masa Dinasti Abbasiyah, dinamika pemikiran
keagamaan memainkan peran penting dalam membentuk konstelasi politik Islam.

Pergeseran pengaruh berbagai mazhab teologis dalam lingkaran kekuasaan

4 Keluarga Barmaki (atau Barmakiyun, dalam bahasa Arab) adalah sebuah keluarga Persia
terkemuka yang sangat berpengaruh dalam pemerintahan Dinasti Abbasiyah, khususnya pada abad
ke-8 dan awal abad ke-9 M. Mereka berasal dari Balkh (di wilayah Khurasan, sekarang
Afghanistan), dan awalnya merupakan penjaga kuil Buddha sebelum masuk Islam dan kemudian
menjadi tokoh penting di istana khalifah.

% Hugh Kennedy, Op.Cit, him. 184

4Mlichael Cooperson, al-Ma'mun (New York: Simon and Schuster, 2012), him. 34



39

berdampak langsung terhadap arah kebijakan negara, termasuk dalam bidang
pendidikan. Kebijakan yang dipengaruhi oleh orientasi teologis tertentu
berimplikasi pada perubahan dalam sistem pendidikan Islam, yang pada periode
tertentu mendorong transformasi signifikan dan kemajuan pesat dalam aktivitas
keilmuan serta institusi pendidikan Islam.*’

Al-Ma’mun memiliki kecerdasan yang luar biasa dan minat yang tinggi
terhadap ilmu pengetahuan. Bahkan sebelum mencapai usia lima tahun, Al-
Ma’mun telah mulai menerima pendidikan formal dalam bidang keagamaan. Untuk
mendukung perkembangan intelektualnya, al-Ma’mun di didik oleh dua guru
terkemuka yang dikenal ahli dalam ilmu agama dan bacaan al-Qur’an, yaitu Kasai
Nahvi dan Yazidi. Kedua tokoh ini berperan penting dalam membentuk dasar
keilmuan al-Ma’mun sejak masa kecilnya. Didikan intensif pada masa kanak-kanak
ini kelak menjadi pondasi penting yang mengantarkannya tumbuh sebagai sosok
pemimpin berilmu dan pelindung utama tradisi intelektual di era Abbasiyah.*®

Kurikulum pendidikan bagi anak-anak dari kalangan elite pada masa Dinasti
Abbasiyah mencakup berbagai bidang dasar dan lanjutan, antara lain membaca,
menulis, berhitung, hafalan Al-Qur’an, hukum waris, tata bahasa Arab, puisi,
prosodi (ilmu ritme dan metrum puisi), serta sejarah. Proses pengajaran dilakukan
secara bertahap dengan metode menulis ayat, menghafalnya, kemudian
menghapusnya metode yang masih dipertahankan di beberapa madrasah tradisional

hingga saat ini. Al-Ma’mun dikenal sebagai pribadi yang mencintai ilmu sejak usia

47 Al-Ma’mun, Kontribusinya terhadap Dunia Pendidikan Islam, him. 113.

#Umi Chasanah, Pemikiran Khalifah al-Ma’'mun dalam Mengembangkan Ilmu
Pengetahuan dan Dampaknya terhadap Pendidikan Islam di Indonesia (Disertasi, IAIN Kudus,
2023), him. 113.



40

dini. Beliau terbiasa membaca Al-Qur’an dengan suara lantang karena guru
pertamanya mengalami gangguan pendengaran. Dalam perjalanan intelektualnya,
Al-Ma’mun menguasai dua cabang utama keilmuan pada masanya. Pertama, ‘uliim
al- ‘Arabiyyah atau ilmu-ilmu keislaman yang bersumber dari budaya Arab, seperti
tata bahasa, balaghah, dan puisi. Kedua, ‘uliim al- ‘ajam atau ilmu-ilmu asing yang
meliputi logika, matematika, kedokteran, astronomi, dan administrasi
pemerintahan. Pengetahuan dalam cabang kedua ini diperoleh melalui karya-karya
terjemahan dari bahasa Yunani dan Persia Tengah, yang banyak berkembang pada
masa kejayaan Bayt al-Hikmah*®

Al-Ma’mun tidak hanya menjadi pelindung ilmu, tetapi juga pelaku aktif
dalam diskursus keilmuan. Beliau secara rutin menyelenggarakan forum diskusi
yang menghadirkan pemuka dari berbagai agama dan aliran pemikiran. Dalam
forum tersebut, para peserta diberi ruang untuk mempertahankan pandangan
mereka, sementara al-Ma’mun sendiri kerap terlibat langsung dalam perdebatan
yang berlangsung. Namun, menurut sebagian sejarawan Arab, keluasan wawasan
dan keterlibatan intelektual al-Ma’mun juga menimbulkan persoalan tersendiri.

Tidak seperti khalifah sebelumnya yang lebih fokus pada urusan
administratif seperti pengelolaan pajak, pengangkatan pejabat, penjagaan
keamanan, serta pelaksanaan ekspedisi militer, al-Ma’mun memahami posisi
khalifah sebagai sesuatu yang lebih dari sekadar kepala negara. la menafsirkan gelar
khalifah sebagai wakil Tuhan di bumi sebuah pandangan yang memberinya

legitimasi untuk turut campur dalam urusan agama. Pandangan inilah yang menurut

49 Jim Al-Khalili,Op.cit), him..38.



41

para sejarawan, menjadi dasar bagi al-Ma’mun dalam menjustifikasi perebutan
kekuasaan pada tahun 813 M. Pandangan tersebut tampaknya bukan sekadar alat
politik, melainkan keyakinan pribadi yang sungguh ia pegang. Hal ini terlihat dari
sejumlah kebijakan keagamaan kontroversial yang tetap ia jalankan bahkan setelah
kekuasaannya stabil sepenuhnya.>

Al-Ma’mun tidak hanya mempelajari ajaran Al-Qur’an, tetapi juga
mendalami ilmu Hadis secara langsung dari Imam Malik selama berada di
Madinah, termasuk mempelajari kitab al-Muwaththa®'’, salah satu karya paling
awal dalam disiplin ilmu Hadis. la dikenal sebagai sosok yang memiliki
ketertarikan luas terhadap berbagai bidang pengetahuan. Selain mendalami ilmu
agama, Al-Ma’mun juga menguasai sastra, hukum, administrasi pemerintahan,
filsafat, astronomi, dan sejumlah cabang ilmu lainnya. Al-Ma’mun termasuk salah
satu khalifah yang paling menonjol, tidak hanya karena kepemimpinannya yang
kuat, tetapi juga karena perannya dalam memajukan ilmu pengetahuan. Di masa
pemerintahannya, berbagai disiplin ilmu seperti matematika, kedokteran, filsafat,
dan astronomi mengalami perkembangan yang pesat. Perhatian Al-Ma’mun
terhadap ilmu menjadikan masa pemerintahannya sebagai salah satu tonggak
penting dalam tradisi intelektual Islam.>?

Al-Ma’mun merupakan khalifah ke-7 pada masa Dinasti Abbasiyah.
Kurang lebih selama 20 tahun beliau berkuasa tepatnya tahun 813-833 M.

Beriringan dengan naiknya tahta ayahnya, Harun Al-Rasyid dikarenakan wafatnya

%0Cooperson, Op cit him.. 20.

5 Kitab al-Muwaththa’ adalah salah satu kitab hadis dan fikih paling awal dalam Islam,
disusun oleh Imam Malik bin Anas (w. 179 H /795 M), pendiri Mazhab Malikiyah.

52 Jim Al-Khalili, Op.cit him.39



42

Musa Al-Hadi kakeknya Al-Ma’mun. Beliau mempunyai tiga saudara yaitu Al-
Amin yang merupakan khalifah ke 6 serta Ibrahim dan al-mutasim yang merupakan
khalifah ke 8.Al-Ma’mun kecil sudah sering mempelajari ilmu pengetahuan
keagamaan serta pemerintahan. Beliau mempelajarinya langsung dari ayahnya
sendiri. Adapun guru-guru yang lainya adalah Hasyim, Abid bin Awwam, Yusuf
bin filsafat. Al-Ma’mun merupakan orang yang sangat cerdas,berpendirian kokoh,
punya cita-cita tinggi, penyantun serta pemberani. Masa Dinasti Abbasiyah yang
menjadi khalifah termasyhur adalah Al-Ma’mun. Disamping pemimpin yang
bijaksana dan juga pejuang yang pemberani. Pada masa pemerintahannya selama
dua dekade di tandai dengan kemajuan yang sangat pesat meliputi kemajuan banyak
rumpun ilmu pengetahuan diantaranya matematika, kedokteran, astronomi, dan
filsafat.>

Menginjak usia dewasa Al-Ma’mun dibimbing oleh Ja’far Ibn Yahya yang
sangat arif dalam berbicara, cerdik dalam berfikir, dermawan dan juga pemaaf.
Ja’far merekomendasikan Al-Ma’mun untuk menjadi khalifah yang di respon
positif oleh Harun Al-Rasyid. Al-Ma’mun adalah pribadi yang jarang bermain.
Beliau selama tinggal di Baghdad tidak sembarangan mendengarkan hiburan di
istana berupa nyanyian karena di khawatirkan akan mengganggu konsentrasi ketika
belajar. Salah satu khalifah yang sangat berpengaruh pada masa Dinasti Abbasiyah
adalah khalifah Al-ma’mun. masa pemerintahan Al-Ma’mun mencapai keemasan

islam. Al-Ma’mun menikah dengan Buran® anak dari Al-Hasan bin Sahl pada

>Nurhakim Loc.Cit. HIm.31-42.
54 Buran binti al-Hasan bin Sahl adalah istri dari Khalifah al-Ma’mun (memerintah 813—
833 M), dan dikenal sebagai salah satu wanita istana paling terkenal dalam sejarah Abbasiyah. la



43

tahun 210 H, saudaranya Al-Fadhl wazir Al-Ma’mun sekaligus menjabat sebagai
menteri. Pernikahan di gelar dengan pertunjukan serta arak-arakan yang besar-
besaran. Persiapan pernikahan menelan biaya yang fantastis, ayah Buran
memberikan tugas kepada para komandanya untuk mengurus pernikahan anaknya
serta di berikan cuti selama 17 hari. Beliau menuliskan nama-nama tanah miliknya
di beberapa carik kertas lalu disebarkan kepada para komandan dan pemuka—
pemuka Bani Abbas. Barang siapa yang mendapatkan kertas bertuliskan nama
tahah tertentu, maka calon istri Al-Ma’mun akan memberikan tanah tersebut. Buran
(‘istrinya Al-Ma’mun) mempunyai pengaruh besar terhadap khalifah Al-Ma’mun
dermanya begitu besar, beliau berhasil mendirikan banyak rumah sakit di
Baghdad.>®

Al-Ma’mun pernah ingin menceraikan istrinya karena tidak kunjung
memberikan keturunan akan tetapi atas bantuan dari hakim suriah yang bersimpati
kepada istrinya maka perceraian itu tidak pernah terjadi. Sebelum Buran, al-
Ma'mun menikah dengan Umm Isa, yang merupakan putri dari pamannya sekaligus
Khalifah al-Hadi, sekitar tahun 804 ketika al-Ma'mun berusia 18 tahun. Pernikahan
ini adalah hubungan keluarga di dalam dinasti Abbasiyah dan mereka dikaruniai
dua anak laki-laki, yaitu Muhammad al-Asghar dan Abd Allah. Al-Ma’mun adalah
khalifah Dinasti Abbasiyah yang istimewa karena kemauan kuat, kesabaran, kaya
ilmu pengetahuan, wawasanya luas, cerdas, kewibawaaanya, keberanianya serta

toleransinya. Di jelaskan bahwa Dinasti Abbasiyah ada fatihah ( pembuka) ,

berasal dari keluarga terpandang dan berpengaruh, yaitu Bani Sahl, di mana ayahnya, al-Hasan bin
Sahl, adalah pejabat tinggi di pemerintahan al-Ma’mun.

>Septiani, Y. (2011). Khalifah al-Ma'mun dan jasanya dalam pengembangan ilmu
pengetahuan.



44

wasithah ( penengah), dan khatimah 9 penutup ). Pembukanya adalah As-Saffah,
penengahnya adalah Al-Ma’mun, dan penutupnya adalah Al-Mu’tadhid.>®

Pemerintahan Al-Ma'mun menjadi titik awal perbedaan antara masa awal
dan masa kedua Dinasti Abbasiyah. Kelompok-kelompok yang sebelumnya
berperan besar dalam mendirikan kekhalifahan, kini mulai kehilangan
pengaruhnya. Salah satu kelompok penting yang mulai tersingkir adalah para
abna®”, yaitu keturunan para pejuang revolusi Abbasiyah dari Khurasan. Keluarga
Abbasiyah yang dulunya sangat berpengaruh juga mulai kehilangan peran. Hal
yang sama juga terjadi pada keluarga-keluarga Arab seperti Al-Muhallabi dan
Syaibani®®, yang kemudian tidak lagi terlihat di lingkungan istana.Pada masa
pemerintahan Al-Ma'mun, kelompok-kelompok lama tersebut digantikan oleh
orang-orang baru yang membawa pemikiran dan sistem pemerintahan yang
berbeda. Di antara kelompok baru itu, yang paling berpengaruh dipimpin oleh
saudara Al-Ma'mun sendiri, yaitu Abu Ishag. *°

2.2 Dinamika Politik dan Kepemimpinan Al-Ma’mun

2.2.1 Perebutan kekuasaan dan kemenangan politik
Dinasti abbasiyah mencapai puncak kejayaan pada masa kekhalifah Harun

A-Rasyid, dari bidang ilmu pengetahuan, kesehatan dan pembangunan. Harun Al-

% Imam As-Suyuthi. Tarikh khulafa. Terjemahan by ( Ali Nurdin 2017) . Hal, 328

5" Abna’ al-Dawlah atau sering disebut singkat sebagai "*Abna’", adalah kelompok militer
dan birokrat keturunan orang-orang Khurasan yang telah berjasa besar dalam pendirian Dinasti
Abbasiyah sejak revolusi tahun 750 M. Pada masa Khalifah al-Ma'mun (813-833 M), mereka masih
berperan penting, meskipun posisi dan pengaruh mereka mulai tersaingi oleh kelompok baru dari
Khurasan yang lebih dekat secara personal dengan al-Ma’mun.

% Al-Muhallabi dan Syaibani merujuk pada dua kelompok keluarga/suku Arab yang
memainkan peran dalam bidang militer dan pemerintahan pada masa Khalifah al-Ma’mun. Mereka
bukan tokoh tunggal, melainkan bagian dari jaringan elit politik dan suku yang membantu
menjalankan administrasi Abbasiyah, terutama di wilayah pinggiran kekuasaan.

Al Anshori, A. K. Paradigma Pengembangan IImu Pada Zaman Al Ma'mun (Disertasi).



45

Rasyid mempunyai dua orang anak yaitu Al-Amin, Al-Ma’mun. Oleh sebab itu
Harun Al-Rasyid membagi kekuasaanya kepada anak-anaknya yaitu Al-Amin di
Irag, Al-Ma’mun di Khurasan. Pembagian wilayah kekuasaan bagi calon penerus
Harun Ar-Rasyid telah ditetapkan sebelumnya atas permintaan istrinya, Zubaydah
binti Ja‘far. Ketika Harun Ar-Rasyid merasa kesehatannya semakin memburuk dan
tidak mampu lagi melanjutkan kepemimpinan, beliau berpesan kepada menterinya,
Al-Fadl ibn Ar-Rabi‘, bahwa Al-Amin akan menjadi penerus kekhalifahan. Pada
tahun 802 M, Al-Amin pun secara resmi diangkat sebagai putra mahkota. Pada
tahun yang sama, Harun juga mewasiatkan bahwa setelah Al-Amin, tampuk
kekuasaan akan diteruskan oleh Al-Ma’mun. Wasiat ini kemudian dituangkan
dalam dokumen resmi dan dipasang di dinding Ka‘bah sebagai bentuk pengesahan
yang bersifat religius dan simbolik.%®

Setelah Al-Amin naik takhta sebagai khalifah, pada tahun 810 M ia
melanggar wasiat ayahnya, Harun al-Rasyid, dengan mencopot kekuasaan
saudaranya, Al-Qasim, dari wilayah Jazirah Arab. Tindakan ini mendapat
penolakan dari Al-Ma’mun. Konflik internal di tubuh kekhalifahan Abbasiyah
mulai mencuat, terutama karena Al-Amin merasa terancam oleh potensi persaingan
dari saudara-saudaranya dalam perebutan kekuasaan. Perselisihan pun terus
berlanjut. Tidak hanya mencabut kekuasaan Al-Qasim, atas dorongan Al-Fadl ibn

Ar-Rabi®!, Al-Amin juga mengambil langkah untuk melemahkan posisi Al-

8 Amir, F. (2016). Konflik Antara Al-Amin dan Al-Makmun Pada Tahun 810-813
M. Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam, hal 1

61 Fadl ibn ar-Rabi‘ adalah seorang tokoh politik penting pada masa Dinasti Abbasiyah,
khususnya sebagai menteri (hajib) dan penasihat utama bagi Khalifah Harun al-Rashid dan putranya
al-Amin. la adalah musuh politik utama al-Ma'mun, terutama selama perang saudara antara al-Amin
dan al-Ma’mun.



46

Ma’mun dengan mencabut kekuasaannya di Khurasan pada tahun 811 M. Al-Amin
mengutus seorang utusan untuk menyampaikan kepada Al-Ma’mun bahwa
pengganti kekhalifahan kelak bukanlah dirinya, melainkan Musa, putra Al-Amin
sendiri. Pada awalnya, Al-Ma’mun menerima keputusan tersebut, karena
dipengaruhi oleh bujukan penasihatnya, Al-Fadl ibn Sahl. Namun, ketegangan
semakin meningkat ketika Al-Amin mengutus Ali bin Isa ke Khurasan sebagai
langkah militer. Sebagai respons, Al-Ma’mun mempersiapkan pasukan yang
dipimpin oleh Thahir ibn Husain. Pertempuran pun tak terelakkan, dan berakhir
dengan terbunuhnya Ali bin Isa di medan perang.®?

Tahun 812 M Ali bin Isa®® terbunuh dalam perang saudara anatara pasukan
Al-Amin dan Al-Ma’mun. Oleh sebab itu pasukan Al-Ma’mun memenangkan
pertempuran tersebut, Thahir yang memimpin pasukan Al-Ma’mun di perintahkan
untuk mengepung Al-Amin di Baghdad. Pasukan Al-Makmun yang dipimpin oleh
Thahir mengepung kediaman Al-Amin di Baghdad, yang akhirnya menyebabkan
Al-Amin terbunuh pada tahun 813 M. Setelah kematiannya, kepala Al-Amin
diserahkan kepada Al-Ma’mun. Meskipun Al-Amin sebelumnya berkeinginan agar
anaknya yang masih kecil, Musa, menjadi penerusnya, namun karena Musa masih
terlalu muda dan Al-Amin telah wafat, maka Al-Ma’mun naik takhta sebagai

Khalifah Abbasiyah. Untuk sementara waktu, Al-Ma’mun memindahkan pusat

62 Hugh Kennedy, Op.Cit, hal 188.

8 Ali bin Isa ibn Mahan adalah seorang jenderal penting Dinasti Abbasiyah pada masa
Khalifah Harun al-Rashid dan al-Amin, namun perannya menjadi sangat menonjol dalam konflik
politik dan militer melawan al-Ma'mun saat perang saudara Abbasiyah.



47

pemerintahannya ke Khurasan karena Baghdad masih dalam kondisi rusak akibat
perang saudara yang terjadi.®*

Setelah wafatnya Al-Amin, wilayah timur kekhalifahan, termasuk Irak dan
Hijaz, mengakui Al-Ma’mun sebagai khalifah yang sah. Namun, Al-Ma’mun
memilih tetap memerintah dari Marw dan menyerahkan urusan pemerintahan
kepada dua pejabat Persia, Al-Fadl dan Al-Hasan bin Sahl. Kebijakan ini
menimbulkan ketegangan di kalangan elite Abbasiyah di Baghdad, terutama setelah
ia menunjuk Ali bin Musa al-Ridha sebagai putra mahkota. Puncaknya, pada tahun
202 H/817 M, para tokoh Abbasiyah di Baghdad mengangkat Ibrahim bin al-Mahdi
sebagai khalifah tandingan, yang akhirnya mendorong Al-Ma’mun turun tangan
langsung.®®

Setelah pembunuhan terhadap al-Fadl bin Sahl dan pengunduran diri
saudaranya al-Hasan bin Sahl, Al-Ma’mun pun memutuskan untuk kembali ke
Baghdad. Beliau memulai perjalanan dari Marw menuju barat. Setelah singgah di
kota Rayy dan Nahrawan, al-Ma’mun akhirnya tiba di Baghdad pada hari Sabtu, 15
Safar 204 H / 11 Agustus 819 M.la masuk kota dengan mengenakan jubah hijau
khas Persia bersama pasukannya, yang juga membawa panji-panji hijau sebagai
simbol kekuasaan baru. Al-Ma’mun kemudian menetap di Rusafah dan
mengeluarkan perintah bahwa semua orang yang menemuinya harus mengenakan
pakaian hijau. Masuknya al-Ma’mun ke Baghdad bukan hanya penegasan militer,

tetapi juga peneguhan kekuasaan secara simbolik dan politik. Sejak saat itu, al-

64Amir, F. Ibid.
8 Hugh Kennedy,Op.cit, him.191.



48

Ma’mun secara penuh memegang tampuk pemerintahan Abbasiyah sebagai
khalifah ketujuh. Pemerintahannya berlangsung hingga tahun 833 M dan dikenal
sebagai salah satu masa yang paling dinamis dalam sejarah kekhalifahan Islam,
terutama dalam bidang ilmu pengetahuan dan pemikiran teologi.®®

Pada masa kejayaannya, Baghdad sebagai ibu kota Kekhalifahan Abbasiyah
berkembang menjadi pusat peradaban Islam. Kota ini menjadi tempat
berkumpulnya seniman, ilmuwan, sastrawan, filsuf, teknokrat, hingga pedagang
yang berkontribusi dalam berbagai bidang ilmu seperti seni, hukum, literatur,
teknologi, filsafat, sains, dan teknik. Salah satu lembaga paling menonjol dalam
perkembangan intelektual saat itu adalah Bayt al-Hikmah, yang dibangun pada
masa Harun al-Rasyid dan dikembangkan secara signifikan olenh Al-Ma’mun.
Lembaga ini tidak hanya berfungsi sebagai pusat penerjemahan karya-karya dari
Persia, India, dan Yunani, tetapi juga menyediakan fasilitas yang menunjang
kegiatan riset dan diskusi ilmiah.%’

Dengan dukungan al-Ma’mun, banyak naskah Yunani dan Suryani
diterjemahkan ke dalam bahasa Arab, sekaligus menghadirkan perpustakaan yang
lengkap sebagai sumber belajar dan riset. Selain berfungsi sebagai ruang diskusi
akademis, Bayt al-Hikmah menjadi lokasi pertemuan cendekiawan dari latar
budaya dan keilmuan beragam untuk bertukar gagasan dan memecahkan
permasalahan ilmiah.Melalui kebijakan penerjemahan dan pembelajaran semacam

ini, Bayt al-Hikmah mampu mendorong perkembangan ilmu pengetahuan secara

6Al-Tabari, The History of al-Tabari Volume XXXII: The Reunification of the ‘Abbasid
Caliphate, terj. C. E. Bosworth (Albany: State University of New York Press, 1987), him. 46.
67 Jim Al-Khalili, Op.Cit.HIm.44.



49

signifikan dan membuka jalan untuk peradaban baru. Pengaruhnya meluas hingga
ke Eropa, bahkan turut menjadi salah satu faktor pendorong munculnya Renaisans
berkat pengetahuan-pengetahuan klasik Yunani yang dihidupkan kembali dan
dikembangkan dalam dunia Islam.Khalifah al-Ma’mun, yang berkuasa antara tahun
813 hingga 833 M, merupakan pemimpin yang cakap sekaligus punya perhatian
besar terhadap ilmu pengetahuan. Dalam memajukan Bayt al-Hikmah, ia
mengutamakan prinsip keterbukaan dan menghargai perbedaan agar pencarian ilmu
bisa berlangsung secara bebas dan inklusif. Pendekatan ini berhasil menciptakan
suasana belajar yang kondusif dan membuat Baghdad berkembang menjadi pusat
keilmuan utama di dunia Islam.%®
2.2.2 Gaya kepemimpinan dan Integrasi wilayah

Gaya kepemimpinan Khalifah Al-Ma’mun dapat dipahami sejalan dengan
teori kepemimpinan transformasional, yakni model kepemimpinan yang
menekankan visi besar, pemberdayaan pengikut, serta transformasi sosial dan
intelektual. Al-Ma’mun tidak hanya berperan sebagai pemimpin politik, tetapi juga
sebagai agen perubahan yang mendorong perkembangan ilmu pengetahuan melalui
penguatan institusi Bayt al-Hikmah, penerjemahan karya-karya Yunani, serta
dukungan terhadap para ilmuwan dari berbagai latar belakang. Kepemimpinannya
menunjukkan empat ciri utama transformasional: idealized influence melalui
keteladanan dalam kecintaan pada ilmu; inspirational motivation lewat visi

menjadikan Baghdad pusat intelektual dunia; intellectual stimulation dengan

®8Sahala, T., & Lubis, A. (2024). Strategi Khalifah Al Ma'mun dalam Mengembangkan
House of Wisdom Melalui Toleransi dan Objektivitas dalam Mencari Kebenaran. Jurnal Sosiologi
Pendidikan Kolaboratif, 1(1), him.18-25.



50

mendorong kajian filsafat, astronomi, dan matematika; serta individualized
consideration melalui pemberian patronase kepada para ilmuwan. Dengan
demikian, kepemimpinan al-Ma’mun bukan sekadar administratif, melainkan
transformatif yang berhasil membawa peradaban Islam ke puncak keilmuan.®

Dalam konteks integrasi wilayah, Al-Ma’'mun menerapkan kebijakan yang
menekankan sentralisasi kekuasaan dengan memperkuat posisi Baghdad sebagai
pusat pemerintahan dan memperluas pengaruhnya ke wilayah timur seperti
Khurasan. la juga menunjuk para gubernur yang loyal dan memiliki latar belakang
keilmuan atau kesetiaan politik, guna memastikan stabilitas di wilayah-wilayah
penting kekuasaan Abbasiyah. Strategi ini tidak hanya memperkuat struktur
pemerintahan, tetapi juga mendorong integrasi budaya dan administrasi antar
wilayah kekuasaan Islam saat itu. "

Pada masa pemerintahannya, Khalifah Al-Ma'mun menampilkan corak
kepemimpinan yang bersifat multidimensi. beliau mengkombinasikan kekuatan
intelektual, militer, dan spiritual sebagai instrumen utama dalam memperkuat
legitimasi dan stabilitas kekuasaan. Michael Cooperson mencatat bahwa al-Ma'mun
memosisikan dirinya bukan semata sebagai seorang khalifah dalam arti politik,
melainkan juga sebagai seorang cendekiawan, panglima militer, dan pemimpin
keagamaan. Sebagai sosok yang menjunjung tinggi rasionalitas, Al-Ma'mun
mendorong pendekatan akal dalam memahami ajaran agama. Beliau secara aktif

mendukung gerakan penerjemahan karya-karya filsafat dan sains Yunani ke dalam

% Bass, Bernard M. Leadership and Performance Beyond Expectations. New York: Free
Press, 1985.
0 Philip K. Hitti, Ibid.



o1

bahasa Arab, serta menjadikan Bayt Al-Hikmah sebagai pusat intelektual yang
terbuka bagi berbagai aliran pemikiran.
2.2.3 Kebijakan Keagamaan dan Mihnah

Khalifah Al-Ma’mun mempunyai berbagai kebijakan dan salah satunya adalah
Mihnah. Mihnah merupakan sebuah ideologi yang beraliran paham Mu’tazilah, Al-
Ma’mun menganjurkan para ulama untuk menganut paham Mu’tazilah, dalam
paham Mu’tazilah para ulama di haruskan untuk mengakui bahwa Al-Qur’an
adalah makhluk bukan sifat tuhan yang kekal. Banyak ulama yang menentang
Mihnah salah satunya adalah Ahmad bin Hanbal pemimpin mazhab Hanbali. Pada
masa kekhalifahan Al-Ma’mun, doktrin tentang kemakhlukan al-Qur’an dijadikan
kebijakan resmi yang dikenal dengan istilah mihnah. Ajaran yang dianggap
menyimpang ini mendapat penentangan dari kelompok Ahl al-Hadith yang
dipimpin oleh Ahmad Ibn Hanbal beserta para pengikutnya. Secara mendasar,
mihnah berkaitan dengan pertanyaan teologis mengenai apakah al-Qur’an
merupakan makhluk atau bukan, yang ditujukan khusus kepada para ulama, bukan
kepada masyarakat umum. Jika dilihat dari perspektif politik kekhalifahan,
peristiwa ini mencerminkan cara khalifah dalam menghadapi konflik otoritas.”?

Oleh karena itu, mihnah dipahami bukan hanya sebagai kontroversi teologis di
tingkat negara, melainkan juga sebagai arena pertarungan kekuasaan antara ulama
dengan ulama, serta antara ulama dengan khalifah dalam ruang publik kekhalifahan

Abbasiyah. Untuk memperkuat kekuasaannya dalam mengatur ajaran agama, Al-

1 Michael Cooperson, Al-Ma'mun Op.cit, him. 58-75.
72 Hitti, P. K. (2002). History of the Arabs .HIm.312.



52

Ma'mun memulai sebuah kebijakan yang dikenal dengan nama Mihnah sejenis
ujian resmi yang mewajibkan para hakim dan pejabat untuk menyatakan bahwa Al-
Qur'an adalah makhluk yang diciptakan, bukan sesuatu yang kekal. Pelaksanaan
kebijakan ini melibatkan pemeriksaan secara ketat, pencopotan jabatan, penahanan,
bahkan hukuman fisik, yang dipimpin oleh pemimpin Mu'tazilah, Qadi Ahmad ibn
Abi Du'ad”

Khalifah Al-Ma’mun menjadikan aliran Mu’tazilah sebagai aliran resmi Negara
pada tahun 813 M. Masyarakat yang mayoritas menganut aliran sunni mengalami
keresahan akan hal tersebut. Peristiwa Mihnah adalah pemaksaan gagasan
mu’tazilah yang menyatakan bahwa A-Qur’an serupa dengan Hadist dan sekaligus
makhluk. Dengan adanya peristiwa Mihnah, Khalifah Al-Ma’mun menghimbau
untuk membuat kebijakan untuk meneliti keyakinan para pejabat Negara, seperti
hakim, kadi’, dan ulama. Para pejabat harus menganut paham Mu’tazilah, apabila
ada pejabat yang tidak menganut paham Mu’tazilah akan di pecat dan pejabat yang
mempertahankan konservatif nya akan di siksa. Banyak yang mengecam atas
tindakan Al-Ma’mun yang menggunakan tonggak kekuasaan untuk memperkukuh
pihaknya dan menindas para alim ulama yang menentang atas prinsipnya. Kahlifah
Al-Ma’mun di pengaruhi oleh paham Mu’tazilah yang bersifat rasional. Oleh sebab
itu Al-Ma’mun sangat mendukung segala kegiatan yang membutuhkan pemikiran
seperti diskusi dan perdebatan sehingga berbagai macam pola pemikiranpun

muncul.”

1bid.HIm.312.

™ gadt (kadhi/kadi) adalah hakim resmi yang ditunjuk negara untuk menjalankan hukum
Islam (syariat) dalam masyarakat. Tugas utama mereka adalah mengadili perkara hukum.

75Septiani, Y. Loc cit.



53

Tokoh paling berpengaruh dalam merumuskan pemikiran teologi Mu’tazilah
adalah Abu al-Huzail al-Allaf 135-235 H/752-849 M dan al-Nazzam 185-221
H/801-835 M. Sementara itu, dalam tradisi teologi Asy’ariyah yang dikenal
sebagai aliran yang lebih moderat dan tradisional peran besar dimainkan oleh Abu
al-Hasan al-Asy’ari (873-935 M). Beliau hidup pada masa kekuasaan Dinasti
Abbasiyah. Menariknya, pemikiran Asy’ariyah juga banyak dipengaruhi oleh
logika Yunani, karena sebelumnya al-Asy’ari sempat menjadi bagian dari aliran
Mu’tazilah sebelum akhirnya mengembangkan pandangan teologisnya sendiri.”®

Peristiwa mi/nah atau Inkuisisi Abbasiyah merupakan momen penting dalam
sejarah Islam klasik yang menandai ketegangan antara otoritas politik dan
keagamaan. Meski sering disamakan dengan Inkuisisi Gereja Katolik, miznah yang
berlangsung pada 833-851 M memiliki cakupan dan dampak yang lebih terbatas.
Upaya Khalifah al-Ma’mun dan penerusnya untuk memaksakan doktrin bahwa Al-
Qur’an adalah makhluk (makhliig) mendapat penolakan luas dari para ulama,
termasuk Imam Ahmad ibn Hanbal yang tetap teguh meski disiksa dan
dipenjara.Peristiwa ini tidak hanya memperlihatkan batas kekuasaan khalifah dalam
urusan keimanan, tetapi juga memperkuat legitimasi ulama sebagai otoritas
keagamaan yang lebih dipercaya masyarakat. Dalam jangka panjang, miznah turut
mendorong pemisahan peran antara negara sebagai pemimpin politik dan ulama

sebagai penjaga tafsir agama’’

"$Hasibuan, N. S., & Arsyad, J. (2023). KEBEBASAN AKADEMIS PADA MASA
KHALIFAH AL-MAMU DAN RELEVANSINYA DENGAN KONSEP MERDEKA BELAJAR
DI INDONESIA. Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam, 16(3),HIm. 443-458.

T Watt, M. (1968). Islamic Political Thought Edinburgh. 1968.HIm.7.



54

Setelah berakhirnya misnah di masa al-Mutawakkil, arah kebijakan
kekhalifahan pun berubah total. Debat kalam mulai dilarang, studi hadis didorong,
dan pendekatan literal dalam beragama menjadi dominan. Banyak sejarawan
melihat ini sebagai momen ketika kekuasaan keilmuan berpindah tangan dari istana
ke majelis-majelis ulama. Bahkan setelah jatuhnya Baghdad tahun 1258 dan
hilangnya kekuasaan politik para khalifah, para ulama tetap jadi pusat rujukan
keagamaan utama dalam dunia Islam. Bisa dikatakan, kegagalan al-Ma’mun dalam
memaksakan keyakinan tentang “Al-Qur’an yang diciptakan” justru memperjelas
arah Islam ke depan: bahwa agama ini akan dibentuk oleh para ulama, bukan oleh
para penguasa.’®

Pada masa pemerintahan Khalifah Al-Ma’mun, pemikiran Mu’tazilah mencapai
puncak pengaruh dan dijadikan sebagai mazhab resmi negara. Melalui kebijakan
mihnah yang dimulai tahun 833 M, para ulama diwajibkan menerima doktrin bahwa
Al-Qur’an adalah makhluk, sesuai pandangan Mu’tazilah. Penolakan terhadap hal
ini dianggap sebagai bentuk pembangkangan terhadap otoritas kekhalifahan.
Rasionalisme Mu’tazilah dianggap selaras dengan visi intelektual al-Ma’mun, yang
juga mendirikan Bayt Al-Hikmah sebagai pusat penerjemahan dan pengembangan
ilmu. Dalam konteks ini, menurut Atta Muhammad, Mu’tazilah digunakan sebagai
instrumen negara untuk mengukuhkan legitimasi kekuasaan dan mengontrol

wacana keagamaan masyarakat.”® Atta Muhammad menjelaskan bahwa:

8Cooperson,Op cit.HIm. 143

% Muhammad, A. (2012). Mutazila-heresy; theological and rationalist mutazila; Al-
mamun, Abbasid Caliph; Al-mutawakkil, Abbasid Caliph; the traditionalists. Middle-East Journal
of Scientific Research, 12(7),hIm.1031-1038.



55

Mutazila enjoyed religious, political and social status during the Caliphate
of al-Mamun, al-Mutasim and al-Wathiq while they were prosecuted and
persecuted as heretics during the Caliphate of al-Mutawakkil. The Mutazila
persecuted the Traditionalists on the issue of createdness of the Quran when
they got political control under Caliph Mamun.

Pernyataan ini menegaskan bahwa pemikiran Mu’tazilah pada masa al-
Ma’mun tidak hanya berkembang secara keilmuan, tetapi juga memperoleh
kekuatan politik yang memungkinkan mereka untuk menekan dan
mengkriminalisasi lawan-lawan teologisnya, termasuk ulama besar seperti Ahmad
bin Hanbal yang menolak pandangan bahwa Al-Qur’an adalah makhluk. Dengan
demikian, pengaruh pemikiran Mu’tazilah pada masa al-Ma’mun membentuk suatu
fase penting dalam sejarah teologi Islam, di mana pemikiran rasional dipadukan
dengan kekuasaan negara, dan menjadikan akal sebagai otoritas utama dalam
memahami teks-teks keagamaan.®

2.3 Akhir Hayat Khalifah Al-Ma’mun

Menjelang akhir masa pemerintahannya, Khalifah al-Ma’mun memusatkan
perhatian pada ekspansi wilayah ke arah barat laut dan melakukan konfrontasi
8militer dengan Kekaisaran Bizantium. Pada masa tersebut, jikad fi sabililldh
dipahami sebagai upaya militer umat Islam melawan Bizantium dalam konteks
politik dan pertahanan. Pada tahun 833 M, al-Ma’mun memimpin langsung
ekspedisi besar menuju wilayah perbatasan di Asia Kecil. Beliau sempat menetap

di Tarsus, kota garnisun utama di wilayah Cilicia, sebelum melanjutkan

8 Muhammad, Loc.cit .HIm.1031-1038.

81 Konfrontasi adalah suatu bentuk pertentangan atau perlawanan terbuka antara dua pihak
yang memiliki kepentingan, pandangan, atau tujuan yang saling bertentangan. Istilah ini bisa
digunakan dalam berbagai konteks, seperti politik, militer, diplomasi, sosial, atau bahkan dalam
interaksi pribadi.



56

perjalanannya ke Dabiq, sebuah kawasan strategis yang bersejarah sebagai lokasi
pertempuran besar. Keterlibatan langsung al-Ma’mun dalam ekspedisi ini
menunjukkan kesungguhannya dalam berjihad, meskipun tidak menutup
kemungkinan bahwa langkah tersebut juga dilandasi ambisi untuk memperkuat
legitimasi kekuasaannya serta menandingi prestasi para pendahulunya, seperti
Harun al-Rashid.8?

Saat pasukan tiba di Dabig®, Al-Ma’mun mendadak jatuh sakit. Menurut
catatan al-Tabari dan sejarawan lain seperti Ibn al-Athir serta al-Mas‘udi,
penyakitnya berkembang dengan cepat, ditandai oleh demam tinggi yang semakin
memburuk. Para dokter istana segera dipanggil untuk merawatnya, namun semua
usaha pengobatan gagal. Al-Ma’mun menyadari bahwa kematiannya sudah dekat.
Meskipun dalam kondisi lemah, ia tetap tegar secara mental, mengatur proses
suksesi, menyampaikan wasiat kepada para pejabat dan panglima, serta secara
resmi menetapkan saudaranya, Abu Ishag (yang kemudian dikenal sebagai al-
Mu‘tasim), sebagai khalifah penerusnya. Al-Mu’tasim adalah seorang prajurit yang
memiliki kualifikasi kepemimpinan agama yang selalu di pandang Al-
Ma’munsebagai hal yang penting bagi seorang khalifah.8*

Khalifah Al-Ma’mun wafat pada tanggal 10 Agustus 833 M (19 Rajab 218
H dikota Taurus, wilayah strategis di perbatasan timur Laut Tengah yang kini

termasuk dalam wilayah Turki. Saat itu, ia tengah memimpin pasukan dalam

8 Kennedy, Hugh. The Prophet and the Age of the Caliphates: The Islamic Near East
from the Sixth to the Eleventh Century. London: Routledge, 2004, Him. 181.

8 Dabiq adalah sebuah kota kecil yang terletak di Suriah utara, tepatnya di wilayah
gubernuran Aleppo, dekat perbatasan dengan Turki.

841bid .HIm. 121



57

ekspedisi militer melawan Kekaisaran Byzantium. Menurut Al-Tabari dalam
Tarikh al-Rusul wa al-Mulik, penyakit yang menyebabkan wafatnya Al-Ma’mun
bermula dari demam tinggi setelah beliau membasuh kaki di sungai yang sangat
dingin. Al-Ma’mun wafat pada usia 48 tahun, setelah memimpin selama 20 tahun,
5 bulan, dan 24 hari. Sebelum wafat, ia menunjuk saudaranya, Abu Ishak
Muhammad Al-Mu‘tasim bin Harun Al-Rasyid, sebagai penerus kekhalifahan.
Dalam wasiatnya, Al-Ma’mun juga menitipkan tiga pesan penting: agar kebijakan
inkuisisi (miknah) tetap dilanjutkan, keturunan Ali diperlakukan dengan baik, dan
kesejahteraan rakyat tetap menjadi prioritas utama pemerintahan. 8

Wafatnya Khalifah al-Ma’mun di wilayah perbatasan yang jauh dari pusat
pemerintahan memiliki makna simbolis yang mendalam. la dipandang sebagai
sosok pemimpin yang wafat di medan jihad, bukan sekadar sebagai penguasa
istana. Dalam catatan para sejarawan Muslim, kematiannya sering digambarkan
sebagai “syahid fi sabilillah”, yang memperkuat citra dirinya sebagai pemimpin
religius sekaligus pejuang sejati. Kematian tersebut terjadi secara tiba-tiba dan
mengejutkan para pejabat Abbasiyah, karena ekspedisi militer masih berlangsung
dan belum diumumkan secara resmi siapa penerusnya. Namun, berkat keputusan
al-Ma’mun sebelumnya yang telah menunjuk Abu Ishaq (kelak dikenal sebagai al-
Mu‘tasim) sebagai pengganti, transisi kekuasaan dapat berjalan tanpa gejolak.
Peristiwa wafatnya al-Ma’mun menandai akhir dari salah satu periode penting
dalam sejarah kekhalifahan Abbasiyah. Masa pemerintahannya dikenang sebagai

era kejayaan intelektual Islam, kemajuan institusi Bayt al-Hikmah, serta dominasi

81bid.HIm. 138



58

pemikiran rasional Mu‘tazilah. Di sisi lain, kebijakan miznah yang diwariskannya
juga meninggalkan jejak kontroversial dalam sejarah pemikiran Islam.8®
Al-Ma’mun dimakamkan di Tarsus (sekarang Turki), tepatnya di rumah
salah satu pengikut setia ayahnya. Makamnya tidak diberi penanda, sesuai dengan
tradisi awal Abbasiyah yang tidak menonjolkan makam para khalifah. Beberapa
abad kemudian, muncul laporan bahwa masyarakat setempat mengenali lokasi
makam tersebut. Bahkan setelah kota itu dikuasai kembali oleh Bizantium pada
tahun 965 M, lokasi tersebut diduga dijadikan gereja karena dianggap sebagai
tempat peristirahatan seorang santo. Saat ini, kompleks Masjid Agung Tarsus
memiliki sebuah makam kecil yang diberi nama sebagai makam al-Ma’mun.
Namun, tidak ada prasasti atau penanda resmi yang mengonfirmasi hal tersebut.
Sejumlah catatan dari abad ke-19 pun tidak menyebut lokasi itu, yang menunjukkan
bahwa identifikasi makam kemungkinan baru muncul pada masa belakangan,

setidaknya sejak abad ke-14.87

8 Al-Tabari, The History of al-Tabart, vol. XXXII: The Reunification of the ‘Abbasid
Caliphate, terj. C.E. Bosworth (Albany: State University of New York Press, 1987), him. 221
87Ibid .HIm. 138



