
1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

1.1 Latar Belakang Masalah  

Dinasti Abbasiyah pada abad ke-9 M, mengalami masa keemasan yang tidak 

hanya ditandai oleh kemajuan politik dan ekonomi, tetapi juga oleh pesatnya 

perkembangan ilmu pengetahuan. Salah satu fase terpenting dari kemajuan ini 

terjadi pada masa pemerintahan Khalifah Al-Ma’mun 813–833 M. Beliau dikenal 

sebagai sosok pemimpin yang tidak hanya peduli pada urusan pemerintahan, tetapi 

juga memiliki perhatian besar terhadap dunia intelektual.1 

 Dukungan aktif Al-Ma’mun terhadap kegiatan ilmiah diwujudkan melalui 

pendirian dan pengembangan Bayt Al-Hikmah, atau yang dikenal sebagai “Rumah 

Kebijaksanaan”. Bayt Al-Hikmah bukan sekadar bangunan atau lembaga formal, 

melainkan sebuah pusat intelektual yang mempertemukan para ilmuwan dari 

berbagai latar belakang budaya dan keilmuan. Di tempat inilah proses 

penerjemahan, diskusi, dan pengembangan ilmu dari peradaban Yunani, Persia, 

India, dan lainnya berlangsung secara intensif.2 

Dinasti Abbasiyah berhasil membangun sebuah tradisi keilmuan yang terbuka 

dan progresif melalui Bayt Al-Hikmah. Pemerintah tidak hanya menyediakan 

 
1 Hugh Kennedy, When Baghdad Ruled the Muslim World: The Rise and Fall of Islam’s 

Greatest Dynasty (Cambridge, MA: Da Capo Press, 2005), hlm. 187–192 
2 Al Farabi, M. (2016). Bayt Al-Hikmah: Institusi Awal Pengembangan Tradisi Ilmiah 

Islam. MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman. Hlm. 37. 

 



2 
 

 
 

sarana fisik, tetapi juga menciptakan atmosfer yang mendukung tumbuhnya 

semangat belajar dan meneliti. Konteks inilah yang menjadikan masa Al-Ma’mun 

sebagai titik penting dalam sejarah peradaban Islam. Keberadaan Bayt Al-Hikmah 

menunjukkan bahwa kemajuan sebuah peradaban tidak hanya ditentukan oleh 

kekuasaan militer atau kekayaan, tetapi juga oleh penghargaan terhadap ilmu dan 

pengetahuan.3 

Dinasti Abbasiyah berdiri setelah Dinasti Umayyah mengalami keruntuhan 

yang didirikan oleh Abdullah al-Saffah ibn Muhammad ibn Ali ibn Abdullah ibn 

al-Abbas, seorang keturunan dari al-Abbas, paman Nabi Muhammad SAW. 

Legitimasi kekuasaan dinasti ini bertumpu pada garis keturunan keluarga Nabi, 

yang memberi mereka kedudukan khusus di mata umat Islam. Dalam 

perjalanannya, Dinasti Abbasiyah menerapkan pola pemerintahan yang dinamis, 

menyesuaikan diri dengan berbagai perubahan yang terjadi dalam aspek politik, 

sosial, dan budaya. Dinasti ini memegang tampuk kekuasaan selama hampir lima 

abad, yaitu sejak tahun 132 H 750 M hingga jatuhnya Baghdad pada tahun 656 H 

1258 M, menjadikannya salah satu dinasti Islam terpanjang dalam sejarah. Masa 

kekuasaan yang panjang ini memberikan ruang bagi lahirnya berbagai transformasi 

penting, khususnya dalam bidang ilmu pengetahuan, budaya, dan intelektualitas.4  

 
3Al Farabi, ibid. Hlm. 37. 
4Nurhakim, I. (2017). Kebijakan Khalifah Al-Ma’Mun Tentang Pendidikan Islam. An-

Nidzam : Jurnal Manajemen Pendidikan dan Studi Islam, 4(1), 31–42. https://doi.org/10.33507/an-

nidzam.v4i1.24 
  



3 
 

 
 

 Menurut Seyyed Hossein Nasr Bayt Al-Hikmah ini didirikan oleh Khalifah al-

Ma’mun sekitar tahun 200 H/815 M. Bayt al-Hikmah tidak hanya berfungsi sebagai 

pusat penerjemahan karya-karya ilmiah dari berbagai bahasa, tetapi juga menjadi 

perpustakaan besar sekaligus institusi pendidikan tinggi yang bergengsi pada 

masanya. Tempat ini menjadi wadah berkumpulnya para ilmuwan, filsuf, dan 

penerjemah dari berbagai latar belakang budaya dan agama untuk saling bertukar 

ide serta mengembangkan ilmu pengetahuan dalam suasana yang inklusif dan 

kolaboratif. Keberadaan Bayt al-Hikmah mencerminkan keseriusan Dinasti 

Abbasiyah dalam membangun tradisi intelektual yang kuat, sehingga lembaga ini 

kerap dianggap sebagai simbol kejayaan ilmu pengetahuan dalam peradaban Islam 

pada masa keemasannya.5 

Bayt Al-Hikmah pada masa Khalifah al-Ma’mun merupakan sebuah kompleks 

megah yang berfungsi tidak hanya sebagai perpustakaan, tetapi juga sebagai pusat 

kajian, penerjemahan, dan observasi ilmiah.6 Kompleks ini berdiri di jantung Kota 

Baghdad dengan arsitektur khas Dinasti Abbasiyah yang memadukan elemen gaya 

Persia dan Arab, memiliki halaman luas yang dikelilingi serambi, serta ruangan-

ruangan bertingkat yang difungsikan untuk menyimpan ribuan manuskrip 

berharga.7 Di dalamnya terdapat ruang baca yang lapang dengan rak-rak kayu 

 
5 Al-Farabi Op.Cit. Hlm.37 
6 F. Riyadi, “Perpustakaan Bayt al-Hikmah: The Golden Age of Islam,” Libraria: Jurnal 

Perpustakaan, vol. 2, no. 1, 2016, hlm. 18. 
7 A. A. A. Algeriani & M. Mohadi, “The House of Wisdom (Bayt al-Hikmah) and Its 

Civilizational Impact on Islamic Libraries: A Historical Perspective,” Mediterranean Journal of 

Social Sciences, vol. 8, no. 5, 2017, hlm. 220. 



4 
 

 
 

berukir, meja khusus untuk penyalin naskah, dan area kerja bagi para penerjemah 

serta ilmuwan untuk berdiskusi dan meneliti.  

Algeriani dan Mohadi berpendapat bahwa Bayt Al-Hikmah juga dilengkapi 

dengan ruang observatorium yang memiliki instrumen astronomi sederhana, 

mencerminkan perhatian besar al-Ma’mun terhadap pengembangan ilmu falak. 

Selain itu, Riyadi mencatat adanya taman dalam (ḥadīqah) yang memberikan 

suasana teduh dan nyaman, sehingga para cendekiawan dapat melakukan diskusi 

ilmiah di bawah naungan pepohonan. Secara keseluruhan, tata ruang Bayt al-

Hikmah merefleksikan visi intelektual Dinasti Abbasiyah sebagai pusat peradaban 

yang memadukan keindahan, fungsionalitas, dan dedikasi terhadap pengembangan 

ilmu pengetahuan8. 

Bayt Al-Hikmah pada mulanya berfungsi sebagai perpustakaan istana pada 

masa Khalifah Al-Mansur 754–775 M, yang mengumpulkan karya-karya dari 

Persia dan India. Pada periode Khalifah Harun Al-Rasyid 786–809 M, koleksi 

tersebut berkembang dan dikenal sebagai khizānah al-kutub (perbendaharaan 

buku). Perkembangan yang paling signifikan terjadi pada masa Al-Ma’mun 813–

833 M, ketika Bayt Al-Hikmah ditransformasikan menjadi pusat ilmu pengetahuan 

terbesar di dunia Islam. Pada fase ini, Bayt Al-Hikmah tidak hanya menyimpan 

ribuan manuskrip, tetapi juga berfungsi sebagai pusat penerjemahan, diskusi ilmiah, 

serta penelitian astronomi. Peran ini menjadikan Bayt Al-Hikmah sebagai simbol 

 
8 Ibid, hlm. 223. 



5 
 

 
 

kejayaan intelektual Abbasiyah, sekaligus pusat pengembangan ilmu yang 

pengaruhnya melampaui dunia Islam hingga ke Eropa.9 

Bayt Al-Hikmah atau “Rumah Kebijaksanaan” merupakan sebuah lembaga 

yang berperan penting terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan kebudayaan 

Islam selama Abad Pertengahan. Bayt Al-Hikmah menjadi simbol lembaga yang 

sangat penting dari kecemerlangan intelektual Islam, menyatukan cendikiawan, 

ilmuan, dan penerjemahan untuk mengumpulkan, menerjemahkan, serta 

melestarikan pengetahuan dari peradaban Yunani klasik serta dari sumber-sumber 

lainya. Bayt Al-Hikmah menjadi pusat pengetahuan yang menampung berbagai 

disiplin ilmu, termasuk filsafat, matematika, astronomi, ilmu alam, kedokteran, 

linguistic, dan teologi.10 

Bayt Al-Hikmah merupakan perpustakaan pertama yang mempunyai reputasi 

terhormat di dunia Islam, Bayt Al-Hikmah menjadi sangat penting karena berisi 

buku-buku yang sangat berharga di setiap ilmu pengetahuan dalam berbagai 

bahasa.11 

Bayt Al-Hikmah dari Dinasti Abbasiyah diberi beberapa nama yang berbeda, 

nama yang diberikan oleh para sejarawan seperti Ibnu Al-Nadim yang sering 

menggunakan Bayt Al-Hikmah untuk merujuk ke tempat penyimpanan yang sama, 

 
9 Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture (London: Routledge, 1998), hlm. 61–62; 

Jim Al-Khalili, The House of Wisdom (London: Penguin, 2010), hlm. 35–36. 
10Pratama, A. R., Wati, S., Hasan, R. H., Irsyad, W., & Iswandi, I. (2023). Bayt Al-Hikmah: 

Pusat Kebijaksanaan dan Warisan Ilmu Pengetahuan Islam dalam Peradaban Abad 

Pertengahan. Jurnal Riset Rumpun Agama Dan Filsafat, 2(2), 253-266. 
11 Algeriani, A. M. A., & Mohadi, M. (2019). The House of Wisdom (Bayt al-Hikmah), 

anEducational Institution during the Time of the Abbasid Dynasty. A 

HistoricalPerspective. Pertanika Journal of Social Sciences & Humanities, hlm.27. 



6 
 

 
 

ulama lain seperti Ibnu Sa’id al-Andalusī dan al-Qalaqshandī menggunakan istilah 

lemari kebijaksanaan untuk merujuk ke rumah kebijaksanaan. Di sisi lain, Haji 

Khalifa memberikan nama yang berbeda yang dikenal sebagai Dar al-Hikmah. 

Yang paling menarik dari penamaan rumah hikmah ini adalah bahwa semua label 

tersebut memiliki makna yang sama, yaitu Bayt al-Hikmah merupakan tempat 

ditemukannya semua ilmu pengetahuan dan hikmah.12 

Khalifah ke-7 Dinasti Abbasiyah adalah Al-Ma’mun beliau memimpin 

selama 20 tahun. Al-Ma’mun di kenal sangat mencintai ilmu pengetahuan, selama 

beliau berkuasa beliau berhasil membawa Islam mencapai puncak kejayaanya. Pada 

masa pemerintahn Al-Ma’mun banyak lembaga-lembaga Islam yang bermunculan. 

Lembaga-lembaga tersebut memiliki peran yang sangat penting terhadap 

pertumbuhan seni, serta perkembangan ilmu pengetahuan. Masa pemerintahan Al-

Ma’mun, Bayt al-Hikmah berfungsi dengan lebih maju sebagai tempat 

penyimpanan buku-buku kuno yang diperoleh dari Persia, Bizantium, serta Etiopia 

dan India. Di institusi ini, Al-Ma’mun mempekerjakan Muhammad ibn Musa al-

Khwarizmi, seorang ahli dalam bidang aljabar dan astronomi. Di Bayt al-Hikmah, 

terdapat juga orang-orang Persia yang dipekerjakan. Direktur Bayt al-Hikmah 

adalah Sahl Ibn Harun, seorang nasionalis Persia dan ahli dalam bahasa 13Pahlewi.14 

 
12Ibid hlm. 27 
13Bahasa Pahlewi adalah bahasa Persia tingkat menengah yang dipakai pada masa 

Kekaisaran Sasaniyah (224–651 M). Bahasa ini banyak digunakan dalam tulisan keagamaan 

Zoroastrian dan juga dalam administrasi kerajaan. Tulisan Pahlewi berasal dari huruf Aram dan 

memiliki sistem yang cukup rumit karena menggabungkan simbol dan suara. Bahasa ini punya peran 

penting dalam proses penerjemahan ilmu pengetahuan dari Yunani dan India ke dalam bahasa Arab, 

terutama pada masa Khalifah al-Ma’mun dan perkembangan Bayt al-Hikmah. 
14 Nurhakim, Op.Cit.Hlm. 31-42. 



7 
 

 
 

Bayt Al-Hikmah   pada masa pemerintahan khalifah Al-Ma’mun mulai berkembang 

menjadi perguruan tinggi, lembaga penerjemahan dan juga pusat penelitian.15 

Khalifah al-Ma’mun dikenal sebagai sosok pemimpin yang memiliki perhatian 

besar terhadap perkembangan ilmu pengetahuan. Selama masa pemerintahannya, 

beliau banyak menggulirkan kebijakan yang mendukung aktivitas riset dan 

penerjemahan karya-karya ilmiah dari berbagai bahasa, yang kemudian menjadi 

jembatan penting bagi penyebaran ilmu pengetahuan di dunia Islam dan bahkan 

Eropa. Dalam kepemimpinan yang berlangsung lebih dari dua dekade, Dinasti 

Abbasiyah berhasil membangun reputasi sebagai pusat peradaban yang maju, 

dengan kontribusi besar di bidang ilmu, sastra, budaya, dan pengembangan 

masyarakat. Semua ini menunjukkan bahwa pemerintahan al-Ma’mun tidak hanya 

fokus pada stabilitas politik, tetapi juga serius dalam memajukan kehidupan 

intelektual rakyatnya.16 

Penelitian mengenai Khalifah Al-Ma’mun dan Bayt Al-Hikmah telah di 

lakukan oleh peneliti-peneliti sebelumnya, seperti Yunita Septiani yang mengkaji 

tentang “Khalifah Al-Ma’mun dan Jasanya dalam Pengembangan Ilmu 

Pengetahuan” dan Rizki Hikmah Maretha yang mengkaji tentang “Analisis Peran 

Baitul Hikmah pada Masa Dinasti Abbasiyah serta Relevansinya terhadap Integrasi 

Pendidikan Islam dan Sains” diantara penelitian-penelitian tersebut belum ada yang 

 
15Suliyanti, E. (2016). Peranan Khalifah Al-Ma’mun Dalam Perkembangan 

Ilmupengetahuan Di Bagdad Tahun 813-833 (Disertasi, Universitas PGRI Yogyakarta). 
16Umi Chasanah, Pemikiran Khalifah al-Ma’mun dalam Mengembangkan Ilmu 

Pengetahuan dan Dampaknya terhadap Pendidikan Islam di Indonesia (Disertasi, IAIN Kudus, 

2023) 



8 
 

 
 

mengkaji tentang “Kontribusi Khalifah Al-Ma’mun dalam pengembangan Bayt Al-

Hikmah tahun 813-833 M”. 

Penelitian ini akan berfokus meneliti kontribusi Khalifah Al-Ma'mun, sebagai 

pemimpin Dinasti Abbasiyah, terhadap perkembangan Bayt Al-Hikmah, yang 

merupakan pusat intelektual dan penelitian di Baghdad. Penelitian ini juga 

mengkaji pengaruh perkembangan Bayt Al-Hikmah terhadap kemajuan Ilmu 

Pengetahuan, seperti matematika, astronomi, dan filsafat serta menjelaskan tentang 

bagaimana kontribusi Khalifah Al-Ma’mun mempengaruhi Peradaban Islam dan 

dunia secara umum.  

Berdasarkan pada penjelasan tersebut Penulis akan mengambil penelitian 

dengan judul “Kontribusi Khalifah Al-Ma’mun dalam pengembangan Bayt Al-

Hikmah tahun 813-833 M”. Batasan tahun 813 M merupakan tahun penobatan Al-

Ma’mun sebagai Khalifah ke-7 Dinasti Abbasiyah, sedangkan tahun 833 M 

merupakan masa berakhirnya kepemimpinan khalifah Al-Ma’mun pada masa 

Dinasti Abbasiyah. 

1.2 Rumusan Masalah 

Rumusan masalah merupakan pertanyaan-pertanyaan bersisi permasalahan 

yang menjadi keresahan penulis. Sehingga penulis menentukan topik permasalahan 

yang akan dijadikan fokus penelitian ini. Berdasarkan latar belakang di atas, penulis 

mengambil rumusan masalah dari penelitian ini yakni “Bagaimana Kontribusi 

khalifah Al-Ma’mun dalam pengembangan Bayt al-hikmah tahun 813-833 M”. 



9 
 

 
 

Rumusan tersebut kemudian dituangkan dalam beberapa pertanyaan penelitian, 

yang diantaranya yaitu sebagai berikut: 

1. Bagaimana Biografi Khalifah Al-Ma’mun? 

2. Bagaimana Kontribusi Khalifah Al-Ma’mun dalam pengembangan Bayt Al-

Hikmah? 

3. Bagaimana Dampak pengembangan Bayt Al-Hikmah pada masa 

pemerintahan Al-Ma’mun? 

1.3 Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah di atas maka tujuan dari adanya penelitian ini 

yaitu seabagi berikut: 

1. Memaparkan Biografi Khalifah Al-Ma’mun. 

2. Memaparkan Kontribusi Khalifah Al-Ma’mun dalam pengembangan Bayt 

Al-Hikmah. 

3. Memaparkan Dampak pengembangan Bayt Al-Hikmah pada masa 

pemerintahan Al-Ma’mun 

1.4 Manfaat dan Kegunaan 

Penelitian ini di harapkan dapat memberikan sumbangsih ilmu pengetahuan 

baru dan menjadi manfaat kepada pembaca maupun penulis. Adapun manfaat dari 

penelitian ini adalah sebagai berikut: 

 

 



10 
 

 
 

1.4.1 Manfaat Teoritis 

Manfaat secara teoritis adalah manfaat bagi pengembangan ilmu 

pengetahuan. Sehingg manfaat teoritis ini diharapkan dapat mengembangkan ilmu 

yang diteliti. Manfaat dari penelitian ini diantaranya dapat memperkaya kajian 

ilmiah seperti sebagai berikut: Penelitian ini diharapkan dapat menjadi sumber 

kajian ilmiah guna memperkaya ilmu pengetahuan dan wawasan dalam dunia 

pendidikan Khususnya untuk lebih mengenal tentang “Kontribusi khalifah Al-

Ma’mun dalam pengembangan Bayt Al Hikmah tahun 813-833 M.”. 

1.4.2 Manfaat Praktis 

a. Bagi Peneliti 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata dalam 

menambah wawasan dan memperluas cakrawala keilmuan peneliti, 

khususnya dalam bidang sejarah peradaban Islam. Dengan menelaah secara 

mendalam dinamika politik, sosial, dan intelektual yang berlangsung pada 

masa kekuasaan Dinasti Abbasiyah, terutama di era Khalifah al-Ma’mun, 

peneliti memperoleh pemahaman yang lebih komprehensif mengenai 

bagaimana sebuah pemerintahan dapat memainkan peran strategis dalam 

mendorong kemajuan ilmu pengetahuan dan peradaban. Proses penelitian ini 

juga menjadi sarana pembelajaran langsung bagi peneliti dalam mengkaji 

sumber-sumber yang di gunakan, serta mengasah keterampilan dalam 

melakukan analisis historis yang kritis dan sistematis. Dengan demikian, 

pengalaman ini tidak hanya memperkaya pengetahuan peneliti tentang 



11 
 

 
 

sejarah Islam, tetapi juga memperkuat kapasitas akademik dalam menulis dan 

menyusun karya ilmiah berbasis riset. 

b. Bagi Pembaca 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat yang luas, tidak 

hanya bagi peneliti secara pribadi, tetapi juga bagi masyarakat umum sebagai 

bahan bacaan yang menambah wawasan dan memperluas cakrawala 

pengetahuan tentang sejarah peradaban Islam, khususnya pada masa Dinasti 

Abbasiyah. Bagi kalangan akademisi, khususnya mahasiswa, penelitian ini 

dapat dijadikan sebagai salah satu rujukan yang relevan dalam menyusun 

karya ilmiah yang berkaitan dengan topik sejarah Islam, perkembangan ilmu 

pengetahuan, maupun dinamika politik intelektual di dunia Islam klasik. 

Selain itu, penelitian ini juga dapat menjadi pijakan awal bagi para peneliti 

selanjutnya yang ingin mengkaji lebih dalam mengenai kontribusi para 

khalifah terhadap kemajuan peradaban, khususnya dalam konteks 

pengembangan lembaga keilmuan seperti Bayt al-Hikmah. Dengan demikian, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi positif dalam 

pengembangan kajian sejarah Islam yang berkelanjutan. 

1.4.3 Manfaat Empiris 

 Penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam memperkaya khazanah 

keilmuan, khususnya di bidang sejarah peradaban Islam. Dengan mengkaji secara 

mendalam peran Khalifah al-Ma’mun dalam pengembangan Bayt al-Hikmah pada 

tahun 813–833 M, penelitian ini turut membuka wawasan baru mengenai 



12 
 

 
 

bagaimana kepemimpinan politik dan visi intelektual dapat bersinergi dalam 

membangun fondasi peradaban yang maju. Temuan-temuan dalam penelitian ini 

menambah ragam referensi historis yang dapat digunakan oleh akademisi, 

sejarawan, dan pemerhati studi Islam dalam memahami dinamika intelektual dunia 

Islam klasik. Selain itu, penelitian ini juga berperan sebagai upaya pelestarian 

warisan sejarah yang bernilai, yang dapat menginspirasi generasi masa kini untuk 

mengapresiasi serta mengembangkan kembali semangat keilmuan yang pernah 

tumbuh pesat pada masa kejayaan Islam. 

1.5 Tinjauan Teoritis 

1.5.1 Kajian Teoritis 

1.5.1.1 Teori Kepeminpinan Transformasional 

        Teori kepemimpinan transformasional (transformational leadership theory) 

diperkenalkan oleh James MacGregor Burns pada tahun 1978 dan dikembangkan 

lebih lanjut oleh Bernard M. Bass pada tahun 1985. Teori ini menekankan bahwa 

seorang pemimpin tidak hanya mengarahkan atau mengawasi bawahan, tetapi 

menginspirasi, memotivasi, dan mentransformasi nilai, sikap, serta perilaku mereka 

untuk mencapai tujuan yang lebih tinggi dari pada sekadar kepentingan pribadi atau 

organisasi.17 

         Kepemimpinan transformasional, pemimpin berperan sebagai agen 

perubahan (agent of change) yang berusaha membangun visi masa depan yang 

jelas, memotivasi pengikut untuk menginternalisasi visi tersebut, dan mendorong 

 
17 James MacGregor Burns, Leadership, Harper & Row, 1978, hlm. 19–21. 



13 
 

 
 

inovasi. Kepemimpinan ini mengutamakan pembinaan hubungan emosional yang 

kuat antara pemimpin dan anggota, sehingga tercipta rasa percaya, loyalitas, dan 

komitmen yang tinggi.18  

Teori kepemimpinan transformasional menekankan bahwa seorang 

pemimpin tidak hanya menjalankan fungsi administratif, tetapi juga mampu 

menginspirasi, memotivasi, dan mentransformasi bawahannya untuk mencapai visi 

Bersama. Melalui teori tersebut, peneliti dapat mengkaji beberapa aspek penting, 

antara lain: 

1. Al-Ma’mun sebagai pemimpin transformasional: Al-Ma’mun tidak hanya 

menjalankan pemerintahan politik, tetapi juga membangun visi besar 

menjadikan Baghdad pusat ilmu pengetahuan dunia. 

2. Inspirasi dan motivasi: Al-Ma’mun memberi dukungan penuh kepada para 

ilmuwan lintas agama dan budaya (Muslim, Kristen, Yahudi, Sabi’in) untuk 

bekerja sama di Bayt al-Hikmah. 

3. Stimulasi intelektual: Al-Ma’mun mendanai penerjemahan karya-karya 

Yunani, India, dan Persia, serta mendorong perkembangan astronomi, 

matematika, kedokteran, dan filsafat. 

4. Pertimbangan individual: Banyak ilmuwan diberi patronase, penghargaan, 

bahkan hadiah emas seberat buku yang mereka terjemahkan, menunjukkan 

perhatian pribadi kepada kontribusi mereka. 

 
18 Bernard M. Bass, Leadership and Performance Beyond Expectations, Free Press, 1985, 

hlm. 32–35. 



14 
 

 
 

Dengan demikian, pengembangan Bayt al-Hikmah di masa al-Ma’mun dapat dipahami 

sebagai implementasi nyata dari kepemimpinan transformasional. Beliau berhasil 

mentransformasi lembaga yang semula hanya berupa perpustakaan istana menjadi pusat 

peradaban ilmu pengetahuan yang pengaruhnya meluas ke dunia Islam bahkan Eropa. 

1.5.1.2 Teori Peradaban Islam  

Ibnu Khaldun, seorang cendekiawan Muslim abad ke-14, mengembangkan 

teori peradaban yang komprehensif dalam karyanya Muqaddimah.19 Beliau 

memandang peradaban sebagai hasil interaksi kompleks antara faktor-faktor sosial, 

ekonomi, politik, dan budaya. Ibnu Khaldun menekankan pentingnya asabiyyah20 

atau solidaritas sosial dalam pembentukan dan keberlanjutan peradaban. Solidaritas 

ini memungkinkan kelompok untuk bersatu, mengorganisasi diri, dan membangun 

struktur politik yang stabil. Namun, seiring berjalannya waktu, asabiyyah dapat 

melemah karena kemewahan dan korupsi, yang akhirnya menyebabkan 

kemunduran peradaban Teori peradaban Ibnu Khaldun menyoroti pentingnya 

solidaritas sosial, dinamika ekonomi, dan pendidikan dalam pembentukan dan 

keberlanjutan peradaban. Pemikirannya memberikan wawasan mendalam tentang 

faktor-faktor yang memengaruhi kemajuan dan kemunduran peradaban, serta 

relevansinya dalam konteks modern.21 

 
19 Muqaddimah adalah karya pengantar monumental yang ditulis oleh Ibnu Khaldun 1332–

1406, seorang sejarawan dan pemikir Muslim asal Tunisia. Judul lengkapnya adalah Al-

Muqaddimah atau Muqaddimah Ibn Khaldun, yang berarti “Pendahuluan”. Karya ini ditulis sebagai 

pengantar untuk buku sejarah dunia yang lebih besar berjudul Kitab al-‘Ibar, namun justru 

Muqaddimah menjadi karya yang paling terkenal dan berpengaruh. 
20 Asabiyyah  adalah konsep solidaritas atau loyalitas kelompok yang kuat, terutama 

berdasarkan ikatan darah, kekerabatan, atau kesamaan suku, yang pertama kali dibahas secara 

mendalam oleh sejarawan Muslim Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah. 
21Zulkifli Efendi, “Ibnu Khaldun dan Teori Peradaban: Relevansi Pemikirannya dalam 

Dunia Modern,” Innovative: Journal of Social Science Research 4, no. 6 (2024): hlm.2198–2210. 



15 
 

 
 

Teori Ibnu Khaldun, peradaban mencapai puncak kejayaannya ketika 

kemajuan dalam bidang politik, ekonomi, dan budaya tercapai. Bayt al-Hikmah 

adalah simbol kejayaan peradaban Islam di bawah pemerintahan Al-Ma’mun, di 

mana ilmu pengetahuan dan teknologi berkembang pesat. Al-Ma’mun menjadikan 

Bayt Al-Hikmah sebagai pusat penerjemahan, studi ilmiah, dan riset, yang 

membawa kekayaan intelektual ke dunia Islam. Teori peradaban Islam Ibnu 

Khaldun dapat diterapkan untuk memahami keberhasilan Khalifah Al-Ma’mun 

dalam mengembangkan Bayt al-Hikmah. Dengan menciptakan solidaritas sosial, 

memajukan ilmu pengetahuan, dan mendukung pendidikan, Al-Ma’mun berhasil 

membawa peradaban Islam pada puncak kejayaan, yang sejalan dengan siklus 

peradaban menurut Ibnu Khaldun. Bayt al-Hikmah menjadi contoh penting 

bagaimana peradaban Islam berkembang pesat melalui kebijakan yang berfokus 

pada kemajuan intelektual dan budaya. 

Marshall G.S. Hodgson, seorang sejarawan Amerika, memperkenalkan istilah 

"Islamicate" untuk menggambarkan aspek-aspek budaya yang dipengaruhi oleh 

peradaban Islam, meskipun tidak secara eksklusif berhubungan dengan praktik 

keagamaan. Dalam karya monumentalnya, The Venture of Islam, Hodgson 

menekankan bahwa peradaban Islam tidak hanya terbatas pada wilayah geografis 

tertentu, tetapi merupakan entitas global yang melibatkan interaksi antara berbagai 

budaya dan peradaban. Beliau berpendapat bahwa peradaban Islam berkembang 



16 
 

 
 

melalui proses interaksi dan adaptasi, yang membentuk identitas budaya yang khas 

namun tetap terbuka terhadap pengaruh eksternal.22 

Penelitian ini, pemikiran Ibnu Khaldun dipandang relevan untuk 

menganalisis peran Khalifah Al-Ma’mun dalam mengembangkan Bayt al-Hikmah 

sebagai pusat keilmuan yang menjadi fondasi penting dalam kemajuan peradaban 

Islam pada masa Dinasti Abbasiyah. Al-Ma’mun tidak hanya berperan sebagai 

pemimpin politik, tetapi juga sebagai pelindung dan penggerak kehidupan 

intelektual yang dalam konsep ʿumrān fikrī23 menurut Ibnu Khaldun, merupakan 

salah satu unsur utama dari peradaban yang mapan dan berkelanjutan. Dengan kata 

lain, penelitian ini menekankan bagaimana Al-Ma’mun memanfaatkan ilmu 

pengetahuan sebagai sarana untuk membentuk, memperkuat, dan merawat struktur 

peradaban Islam, sejalan dengan pemikiran Ibnu Khaldun yang menekankan 

pentingnya hubungan antara ilmu, kekuasaan, dan kemajuan peradaban.  

Pendekatan teori dari Marshall Hodgson juga digunakan karena gagasannya 

sangat relevan dalam memahami karakter multikultural dan inklusif dari peradaban 

Islam pada masa itu. Pengembangan Bayt al-Hikmah oleh Al-Ma’mun membuka 

ruang yang luas bagi para ilmuwan dari berbagai latar belakang agama dan budaya 

termasuk Yahudi, Kristen, dan Zoroaster24 untuk berkontribusi dalam kegiatan 

 
22A. H. Imtihanah, “Konsep Sejarah Islam Perspektif Marshall G. S. Hodgson,” Hikmatuna 

4, no. 2 (2018): hlm.166–182.. 
23 Umrān Fikrī adalah istilah yang merujuk pada peradaban intelektual atau pembangunan 

pemikiran dalam pandangan Ibnu Khaldun. Istilah ini berasal dari kata ‘umrān yang berarti 

"pembangunan", "peradaban", atau "kemajuan sosial", dan fikrī yang berarti "intelektual" atau 

"berkaitan dengan pemikiran 
24 Zoroaster (atau Zarathustra) adalah seorang nabi kuno yang mendirikan agama 

Zoroastrianisme, salah satu agama tertua di dunia. Ia mengajarkan bahwa hidup adalah perjuangan 

antara kebaikan (yang dipimpin oleh Tuhan Ahura Mazda) dan kejahatan (yang dipimpin oleh roh 



17 
 

 
 

penerjemahan dan pengembangan ilmu pengetahuan.25 Kebijakan ini 

mencerminkan pandangan Hodgson bahwa peradaban Islam mencapai masa 

keemasannya ketika bersifat terbuka terhadap keberagaman dan mendorong 

interaksi intelektual lintas budaya. Maka, skripsi ini melihat Bayt al-Hikmah bukan 

hanya sebagai lembaga keilmuan, tetapi juga sebagai simbol dari peradaban Islam 

yang universal dan progresif. 

1.5.2 Kajian Pustaka 

Kajian pustaka dalam penelitian sejarah tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

untuk merangkum literatur yang relevan, tetapi juga sebagai ruang refleksi historis 

terhadap perkembangan pemikiran dan teori yang membentuk suatu bidang kajian. 

Ion Georgiou menekankan bahwa literature review semestinya dipandang sebagai 

bentuk praktik berpikir historis, di mana peneliti dituntut untuk tidak sekadar 

menyusun data secara kronologis, melainkan juga menginterpretasi, mengevaluasi, 

dan merefleksikan perubahan ide dari waktu ke waktu. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk memahami tidak hanya apa yang telah ditulis, tetapi 

juga bagaimana dan mengapa suatu wacana berkembang dalam konteks sosial dan 

intelektual tertentu. Oleh karena itu, dalam menyusun kajian pustaka, penting untuk 

mengintegrasikan pemikiran kritis terhadap proses historis dari terbentuknya 

 
jahat Ahriman). Ajarannya menekankan pentingnya berpikir baik, berkata baik, dan berbuat baik. 

Zoroastrianisme pernah menjadi agama resmi Kekaisaran Persia, terutama pada masa Dinasti 

Achaemenid dan Sasaniyah, sebelum akhirnya tergantikan oleh Islam setelah abad ke-7 Masehi. 
25 Mary Boyce, Zoroastrians: Their Religious Beliefs and Practices (London: Routledge, 

2001), hlm.1 



18 
 

 
 

literatur yang ada, serta menempatkan penelitian dalam arus perkembangan ilmu 

yang lebih luas.26 

 Kajian pustaka bermanfaat untuk memperoleh pengetahuan serta pandangan 

terhadap pengembangan suatu penelitian, berikut ini sumber-sumber yang 

mendukung penelitian terkait Bagaimana Kontribusi khalifah Al-Ma’mun dalam 

pengembangan Bayt Al-Hikma tahun 813-833 M. 

Pertama Buku Al-Ma’mun (Makers of the Muslim World) karya Michael 

Cooperson (2005), merupakan biografi ringkas namun mendalam tentang Khalifah 

Al-Ma’mun (786–833 M). Buku ini menyajikan sosok Al-Ma’mun sebagai tokoh 

yang kompleks dan berpengaruh dalam sejarah awal Islam, dengan menyoroti 

berbagai sisi kehidupannya sebagai pemberontak, pemimpin politik, pelindung 

ilmu pengetahuan, penyair, sekaligus pengusung teologi rasional Mu’tazilah. 

Cooperson menggambarkan Al-Ma’mun sebagai figur yang lahir di masa transisi 

penting dalam perkembangan hukum dan teologi Islam, serta menghadirkan narasi 

yang kaya akan konflik politik, terutama dalam perebutan kekuasaan melawan 

saudaranya, Al-Amin.  

Aspek paling menonjol dari pemerintahan Al-Ma’mun adalah dukungannya 

terhadap perkembangan ilmu pengetahuan melalui pendirian Bayt al-Hikmah 

(Rumah Kebijaksanaan), yang menjadi pusat penerjemahan dan studi ilmiah 

terbesar di dunia Islam kala itu. Di sisi lain, buku ini juga mengulas kebijakan 

kontroversial mihnah atau inkuisisi teologis, yakni upaya memaksakan doktrin 

 
26Ion Georgiou, The Literature Review as an Exercise in Historical Thinking, Human 

Resource Development Review 20, no. 2 (2021): hlm. 252–273 



19 
 

 
 

Mu’tazilah tentang makhluknya Al-Qur’an kepada para ulama. Dengan 

memadukan sumber-sumber primer dari berbagai sudut pandang, Cooperson 

berhasil menggambarkan Al-Ma’mun sebagai pemimpin visioner sekaligus penuh 

paradox rasional dan otoriter, ilmuwan dan penguasa. Buku ini sangat bermanfaat 

bagi pembaca yang ingin memahami peran penting Al-Ma’mun dalam sejarah 

intelektual dan politik Islam. 

Kedua buku Buku The House of Wisdom: How Arabic Science Saved Ancient 

Knowledge and Gave Us the Renaissance karya Jim Al-Khalili (2010) adalah karya 

populer yang mengungkap peran penting ilmuwan Muslim dalam melestarikan, 

mengembangkan, dan mewariskan ilmu pengetahuan klasik kepada dunia Barat, 

terutama selama masa keemasan Islam.Dalam buku ini, Al-Khalili seorang 

fisikawan dan penyiar asal Inggris menjelaskan bagaimana para sarjana Muslim, 

terutama di pusat intelektual seperti Bayt al-Hikmah di Baghdad pada masa 

Khalifah al-Ma’mun, menerjemahkan dan mengembangkan karya-karya besar dari 

Yunani, Persia, India, dan Romawi.  

Pengetahuan tersebut tidak hanya dilestarikan, tetapi juga ditingkatkan 

melalui eksperimen, observasi, dan pemikiran orisinal dalam bidang seperti 

matematika, astronomi, kedokteran, kimia, filsafat, dan optika.Al-Khalili 

menyoroti tokoh-tokoh besar seperti Al-Khwarizmi (bapak aljabar), Ibn Sina 

(Avicenna), Al-Razi, Ibn al-Haytham (pionir metode ilmiah dan optika), serta peran 

penerjemah seperti Hunayn ibn Ishaq. Ia juga menjelaskan bagaimana warisan 

intelektual dunia Islam kemudian ditransmisikan ke Eropa melalui Andalusia dan 



20 
 

 
 

Sisilia, dan akhirnya memicu bangkitnya Renaissance di Barat.Gaya penulisan 

buku ini bersifat naratif dan mudah diakses, menjadikannya cocok untuk pembaca 

umum yang ingin memahami kontribusi dunia Islam terhadap ilmu pengetahuan 

dunia. Buku ini juga merupakan upaya meluruskan narasi sejarah yang seringkali 

mengabaikan peran ilmuwan Muslim dalam fondasi peradaban modern. 

Ketiga Buku Islamic Science and the Making of the European Renaissance 

oleh George Saliba Buku ini juga sangat relevan karena membahas dampak dari 

ilmu pengetahuan yang berkembang di dunia Islam, khususnya di Bayt al-Hikmah, 

terhadap kebangkitan Renaisans di Eropa. Saliba menjelaskan bagaimana ilmu 

yang diterjemahkan dan dikembangkan di Bayt al-Hikmah, termasuk di bidang 

matematika, astronomi, dan filsafat, berperan sebagai jembatan pengetahuan yang 

penting bagi kemajuan ilmu pengetahuan di Eropa. Buku ini secara jelas 

menghubungkan pengembangan Bayt al-Hikmah dengan perubahan ilmiah di dunia 

Barat, yang merupakan dampak langsung dari kebikan Al-Ma'mun. 

1.5.3 Hasil Penelitian yang Relevan 

Pertama Skripsi yang berjudul “Khalifah Al Ma’mun dan Jasanya Dalam 

Pengembangan Ilmu Pengetahuan” 2011 di tulis oleh Yunita Septiani, dari UIN 

Syarif Hidayatulloh Jakarta. Skripsi ini membahas tentang peran Khalifah al-

Ma'mun dalam perkembangan ilmu pengetahuan pada masa Kekhalifahan 

Abbasiyah. Al-Ma'mun adalah khalifah ketujuh dinasti Abbasiyah yang 

memerintah pada tahun 813 hingga 833 M. Persamaan dengan penelitian penulis 

adalah Kedua penelitian berfokus pada Khalifah Al-Ma'mun, yang merupakan 



21 
 

 
 

tokoh penting dalam sejarah Islam dan dikenal karena kontribusinya terhadap ilmu 

pengetahuan dan budaya.  

Adapun perbedaanya adalah penelitian pertama berfokus pada berbagai aspek 

dan dampak dari kebijakan Al-Ma'mun terhadap ilmu pengetahuan secara 

keseluruhan, termasuk pengaruhnya terhadap berbagai disiplin ilmu dan ilmuwan. 

Penelitian kedua lebih terfokus pada satu institusi (Bayt Al-Hikmah) dan 

bagaimana institusi tersebut berfungsi sebagai pusat pengembangan ilmu 

pengetahuan di bawah kepemimpinan Al-Ma'mun. 

Kedua Skripsi dengan judul "Kontribusi Khalifah Harun al-Rasyid dalam 

Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman pada Masa Dinasti Abbasiyah" oleh Ilham 

Fauji W. Simamora Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan 2021. 

membahas peran Khalifah Harun al-Rasyid dalam memajukan pendidikan dan ilmu 

pengetahuan di dunia Islam pada masa pemerintahannya.  

Persamaan penelilitian Keduanya Fokus pada Perkembangan Ilmu 

Pengetahuan: Baik Harun al-Rasyid maupun Al-Ma'mun berperan penting dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan di dunia Islam. Adapun perbedaanya Al-Ma'mun 

lebih fokus pada pengembangan ilmu pengetahuan praktis dan intelektual di Bayt 

al-Hikmah, seperti dalam astronomi, matematika, dan filsafat, sedangkan Harun al-

Rasyid lebih menekankan pada pengembangan ilmu keislaman seperti fiqih dan 

hadits. 

Ketiga Skripsi yang berjudul Perpustakaan bayt al-hikmah pada masa 

keemasan islam (tinjauan historis peran bayt al-hikmah pada masa khalifah Harun 



22 
 

 
 

Arasyid dan kahlifah Al-Ma’mun). Oleh Rohana, dari Universitas Islam Negri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta (2013). membahas tentang peran penting Bayt al-

Hikmah pada masa keemasan Islam, dengan fokus pada kontribusi dua khalifah 

besar, Harun al-Rasyid dan Al-Ma'mun. Bayt al-Hikmah dikenal sebagai pusat 

intelektual yang tidak hanya berfungsi sebagai perpustakaan, tetapi juga sebagai 

tempat riset dan pengembangan ilmu pengetahuan.  

Skripsi ini akan mengkaji bagaimana lembaga ini menjadi pusat kajian ilmu-

ilmu agama dan sains selama masa pemerintahan Harun al-Rasyid dan Al-Ma'mun. 

Persamaan dari skripsi ini adalah Fokus pada Bayt al-Hikmah: Kedua skripsi ini 

membahas kontribusi Bayt al-Hikmah sebagai pusat intelektual dan perkembangan 

ilmu pengetahuan. Adapun perbedaanya adalah Fokus Waktu: Skripsi 

"Perpustakaan Bayt al-Hikmah pada Masa Keemasan Islam" mencakup periode 

yang lebih luas, yaitu selama pemerintahan Harun al-Rasyid dan Al-Ma'mun. 

Sebaliknya, skripsi "Kontribusi Khalifah Al-Ma'mun dalam Pengembangan Bayt 

al-Hikmah Tahun 813-833 M" lebih terfokus pada periode pemerintahan Al-

Ma'mun, khususnya pada tahun 813-833 M. 

Keempat Skripsi yang berjudul Peranan khalifah al-ma’mun dalam 

perkembangan ilmu pengetahuan di Baghdad tahun 813-833 oleh Eka Suliyanti dari 

Universitas PGRI Yogyakarta (2016). Membahas tentang bagaimana Khalifah Al-

Ma’mun berperan besar dalam memajukan ilmu pengetahuan di Baghdad. Ia 

mendorong penerjemahan karya-karya Yunani ke dalam bahasa Arab, mendukung 



23 
 

 
 

para ilmuwan, dan membangun pusat-pusat ilmu. Melalui kebijakannya, Baghdad 

berkembang menjadi pusat intelektual dunia Islam pada masanya.  

Perbedaan yang menonjol antara skripsi “Peranan Khalifah Al-Ma’mun 

dalam Perkembangan Ilmu Pengetahuan di Bagdad Tahun 813–833” karya Eka 

Suliyanti dan skripsi “Kontribusi Khalifah Al-Ma'mun dalam Pengembangan Bayt 

al-Hikmah Tahun 813–833 M” karya peulis terletak pada fokus kajiannya. Skripsi 

Eka Suliyanti membahas secara umum peran Al-Ma’mun dalam memajukan ilmu 

pengetahuan di Baghdad, mencakup berbagai aspek seperti dukungan terhadap 

ilmuwan, pengaruh kebijakan pemerintah, dan perkembangan berbagai disiplin 

ilmu.  

Sementara itu, skripsi penulis lebih terfokus dan spesifik pada satu institusi 

utama, yaitu Bayt Al-Hikmah, yang menjadi pusat kegiatan ilmiah dan 

penerjemahan pada masa Al-Ma’mun. Skripsi ini mengkaji secara mendalam 

kontribusi Al-Ma’mun dalam pengembangan lembaga tersebut serta dampaknya 

secara intelektual, sosial, dan global. Dengan kata lain, skripsi pertama bersifat luas 

dan menyeluruh terhadap konteks keilmuan di Baghdad, sedangkan skripsi kedua 

lebih terarah dan mendalam pada pengembangan satu lembaga kunci dalam sejarah 

peradaban Islam.  

Persamaan yang menonjol antara skripsi “Peranan Khalifah Al-Ma’mun 

dalam Perkembangan Ilmu Pengetahuan di Bagdad Tahun 813–833” oleh Eka 

Suliyanti dan skripsi “Kontribusi Khalifah Al-Ma'mun dalam Pengembangan Bayt 

al-Hikmah Tahun 813–833 M” oleh penulis adalah keduanya sama-sama menyoroti 



24 
 

 
 

peran penting Khalifah Al-Ma’mun sebagai tokoh sentral dalam kemajuan 

intelektual pada masa Dinasti Abbasiyah.  

Kedua skripsi mengakui bahwa Al-Ma’mun memiliki visi ilmiah yang kuat 

dan menjadikan ilmu pengetahuan sebagai bagian dari kebijakan pemerintahannya. 

Baik Eka Suliyanti maupun penulis menekankan kontribusi Al-Ma’mun dalam 

mendukung gerakan penerjemahan karya-karya asing ke dalam bahasa Arab, 

mendorong aktivitas ilmiah, serta memberikan patronase kepada para ilmuwan 

Muslim dan non-Muslim. Keduanya juga menempatkan masa pemerintahan Al-

Ma’mun sebagai salah satu puncak kejayaan keilmuan dalam sejarah Islam, 

khususnya di Baghdad, yang menjadi pusat perkembangan ilmu pengetahuan pada 

abad ke-9. 

1.5.4 Kerangka Konseptual 

Kerangka konseptual adalah sebuah konsep yang menjelaskan tentang 

bagaimana adanya dugaan yang akan di teliti. Kerangka konseptual juga digunakan 

untuk memudahkan bagaimana susunan dalam penelitian yang menjelaskan 

fenomena dan informasi yang di dapatkan secara terperinci. Kerangka konseptual 

dalam penulisan ini juga dapat membantu penulis dalam meneliti sebuah konsep 

yang tidak jauh dari konsep-konsep sebelumnya. 

Kerangka konseptual dalam penelitian historis berfungsi sebagai landasan 

teoretis yang membantu peneliti menafsirkan peristiwa masa lalu berdasarkan 

perspektif ilmiah tertentu. Dengan kerangka ini, peran kepemimpinan Al-Ma’mun 

tidak hanya dipahami sebatas kebijakan politik, tetapi juga sebagai bentuk 



25 
 

 
 

transformasi sosial dan intelektual yang memberi dampak jangka panjang pada 

tradisi keilmuan Islam dan peradaban dunia.27 

Penelitian yang berjudul “Kontribusi Khalifah Al-Ma’mun dalam 

Pengembangan Bayt al-Hikmah Tahun 813–833 M” bertujuan mengkaji peran 

penting seorang khalifah Abbasiyah dalam membangun fondasi keilmuan Islam 

pada masa kejayaannya. Untuk menganalisis topik tersebut, penelitian ini 

menggunakan dua landasan teori, yakni teori kepemimpinan transformasional dan 

teori peradaban Islam. Teori kepemimpinan transformasional dipakai untuk 

memahami gaya kepemimpinan Khalifah Al-Ma’mun yang visioner, inovatif, serta 

mampu mendorong perubahan dalam bidang intelektual dengan melibatkan para 

ulama dan cendekiawan dalam pengembangan Bayt Al-Hikmah. Sementara itu, 

teori peradaban Islam digunakan untuk melihat Kontribusi Al-Ma’mun dalam 

konteks yang lebih luas, yaitu bagaimana kebijakan, gerakan penerjemahan, dan 

aktivitas ilmiah di Bayt Al-Hikmah memberikan pengaruh besar terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan dan kemajuan peradaban Islam. 

Penelitian ini disusun dengan metode penelitian sejarah yang meliputi 

pemilihan topik, heuristik (pengumpulan sumber), kritik sumber (eksternal dan 

internal), interpretasi, serta historiografi. Melalui tahapan metodologis tersebut, 

penelitian ini berupaya menghasilkan analisis yang objektif, sistematis, dan dapat 

 

27 Louis Gottschalk, Mengerti Sejarah (Jakarta: UI Press, 1986), hlm. 39. 

 



26 
 

 
 

dipertanggungjawabkan. Teori yang digunakan disusun berdasarkan rumusan 

masalah sehingga dapat dikembangkan menjadi kerangka konseptual yang relevan 

dengan tujuan penelitian. Dengan demikian, kerangka konseptual ini berfungsi 

sebagai pedoman dalam menjembatani teori, metode, dan rumusan masalah, 

sekaligus memberikan arah yang jelas dalam menjelaskan kontribusi Khalifah Al-

Ma’mun terhadap pengembangan Bayt al-Hikmah pada masa pemerintahannya. 

Adapun penelitian ini mempunyai kerangka konseptual yang akan dijelaskan 

sebagai berikut: 

 

 

 

Gambar 1.1 Kerangka Konseptual 

Kontribusi Khalifah Al-Ma’mun dalam 

pengembangan Bayt Al-Hikmah tahun 813-

833 M 

1. Teori Kepemimpinan 

Transformasional 

2. Teori Peradaban Islam 

1. Biografi Khalifah 

Al-Ma’mun 

2. Kontribusi 

Khalifah Al-

Ma’mun dalam 

pengembangan 

Bayt Al-Hikmah  

3. Dampak 

pengembangan 

Bayt Al-Hikmah  

pada masa 

khalifah Al-

Ma’mun 

1. Pemilihan Topik 

2. Heuristik 

3. Kritik Sumber 

4. Interpretasi 

5. Historiografi 

 



27 
 

 
 

1.6 Metode Penelitian Sejarah 

Pada penelitian ini penulis menggunakan metode sejarah menurut 

Kuntowijoyo terdiri dari lima tahapan yakni pemilihan topik, heuristik, verifikasi 

atau kritik sumber, interpretasi atau penafsiran, dan historiografi atau penulisan 

kembali sejarah.28Menurut Louis Gootschalk metode penelitian Sejarah merupakan 

proses menguji dan menganalisis secara kritis rekaman dan peninggalan masa 

lampau.29 Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap fakta-fakta pada “Kontribusi 

khalifah Al-Ma’mun dalam pengembangan bayt al-hikmah tahun 813-833 M”. 

1.6.1 Pemilihan Topik 

Penulis perlu menentukan tema yang akan dikaji sebelum melaksanakan 

penelitian. Tahap pertama dalam penelitian sejarah adalah pemilihan topik. Topik 

yang dipilih harus sesuai dengan metode penelitian sejarah, sehingga berkaitan 

dengan kajian sejarah. Kuntowijoyo menjelaskan jika pemilihan topik penelitian 

sejarah harus berdasarkan keakraban objek yang akan diteliti dengan penelitinya 

yang tersusun atas aspek kedekatan emosional dan intelektual.30  

Peneliti diharapkan dapat memenuhi persyaratan dalam pemilihan topik 

tersebut contohnya seperti topik yang harus menarik untuk diteliti dan memiliki 

makna penting dan bermanfaat untuk bidang pengetahuan dan bermacam fungsi 

lainnya.31 Aspek kedekatan emosional terletak pada profil penulis yang memiliki 

 
28D. R. Kuntowijoyo, Pengantar ilmu sejarah. Yogyakarta: Bentang Pustaka, 2005, hlm. 

69. 
29Lousis Gottschalk. Mengerti Sejarah. Penerjemah Nugroho Susanto. (Jakarta: Cetakan 

5. UIPress.1986),hlm.33 
30 D. R. Kuntowijoyo, Op.Cit, hlm. 69. 
31 Dyah Kumalasari, Metode Penelitian Sejarah. Yogyakarta: Universitas Negeri 

Yogyakarta, 2011, hlm. 1. 



28 
 

 
 

minat dalam mempelajari kontribusi Khalifah al-Ma’mun terhadap perkembangan 

ilmu pengetahuan melalui Bayt Al-Hikmah pada tahun 813–833 M. Aspek 

kedekatan intelektual dengan objek penelitian ini terbentuk setelah penulis 

mendalami sejarah peran al-Ma’mun dalam mendirikan serta mengembangkan 

lembaga keilmuan tersebut. Pemahaman mengenai pentingnya Bayt al-Hikmah 

sebagai pusat penerjemahan dan pengembangan ilmu pengetahuan menjadi salah 

satu alasan penulis untuk meneliti tema ini. 

1.6.2 Heuristik 

Heuristik berasal dari kata Yunani "heuriskein," yang berarti menemukan. 

Istilah lainnya, "eureka," juga mengandung arti yang sama. Dengan demikian, dapat 

disimpulkan bahwa heuristik adalah proses pencarian, penemuan, dan 

pengumpulan sumber-sumber yang relevan dan dapat dipercaya untuk memahami 

peristiwa serta kejadian sejarah di masa lalu yang diperlukan dalam penulisan. 

Sehinga dapat dipahami bahwa heuristik adalah tahapan mencari menemukan, dan 

mengumpulkan sumber-sumber untuk dapat mengetahui segala peristiwa atau 

kejadian sejarah masa lampau yang relevan dengan penelitian. 32 

Dapat disimpulkan bahwa Heuristik merupakan tahapan dalam mencari dan 

menemukan serta mengumpulkan sumber-sumber untuk mendapatkan dan untuk 

mengetahui peristiwa dan kejadian sejarah di masa lalu yang relevan dan dapat 

dipercaya untuk sebuah penulisan.33Pengumpulan sumber bertujuan untuk 

 
32 Rifki, Imatullah dkk, Model Penelitian Sejarah Islam. Jurnal Agama dan Budaya, 2023, 

hlm.31-32. 
33Wasino, & Hartatik, E. S. (2018). Metode Penelitian Sejarah (Dari Riset Hingga 

Penulisan). In Seri Publikasi Pembelajaran. Magnum Pustaka Utama. Hlm 23 



29 
 

 
 

mengungkapkan kontribusi khalifah Al- Ma’mun dalam pengembangan Bayt Al-

Hikmah tahun 813-833 M. Penulis tidak mengandalkan sumber primer secara 

langsung, melainkan menggunakan sumber sekunder yang kredibel dan telah 

banyak dijadikan rujukan dalam penelitian sebelumnya. Adapun sumber-sumber 

sekunder yang digunakan penulis ketika melakukan heuristic sebagai berikut: 

1. Badri Yatim. 2018. Sejarah Peradaban Islam: Dirasah Islamiyah II. 

Jakarta: Rajawali Pers. 

2. Philip K. Hitti. 1937. History of the Arabs. London: Macmillan. 

3. Michael Cooperson. 2005. Al-Ma'mun (Makers of the Muslim World). 

Oxford: Oneworld Publications. 

4. Jim Al-Khalili. 2010. The House of Wisdom: How Arabic Science Saved 

Ancient Knowledge and Gave Us the Renaissance. New York: Penguin 

Press. 

5. George Saliba. 2007. Islamic Science and the Making of the European 

Renaissance. Cambridge: MIT Press. 

6. Jalaluddin As-Suyuthi. t.t. Tarikh al-Khulafa. Kairo: Dar al-Fikr. 

7. Al-Tabari. 1987. The History of al-Tabari, Volume XXXII: The 

Reunification of the ‘Abbasid Caliphate. Diterjemahkan oleh C. E. 

Bosworth. Albany: State University of New York Press. 

 
 



30 
 

 
 

Penulis menggunakan sumber tersebut untuk mendukung kajian mengenai 

kontribusi Khalifah Al-Ma’mun dalam pengembangan Bayt al-Hikmah, sejumlah 

literatur tersebut diantaranya: Buku Sejarah Peradaban Islam (Badri Yatim, 2018) 

dan History of the Arabs (Philip K. Hitti, 1937) memberikan konteks umum 

peradaban Islam dan latar sosial berdirinya Dinasti Abbasiyah. Buku Al-Ma’mun 

oleh Michael Cooperson (2005) menjadi sumber utama dalam memahami karakter 

dan visi kepemimpinannya. Sementara The House of Wisdom (Jim Al-Khalili) dan 

Islamic Science and the Making of the European Renaissance (George Saliba) 

menyoroti peran Al-Ma’mun dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan 

dampaknya secara global. Untuk melengkapi aspek historiografis, digunakan pula 

karya seperti Tarikh Khulafa (Imam As-Suyuthi) dan The History of al-Tabari Vol. 

XXXII yang mencatat langsung peristiwa penting masa pemerintahannya. 

1.6.3 Kritik Sumber 

Kritik sumber adalah metode penelitian yang melibatkan pemilihan cermat 

dalam pengumpulan sumber. Pada tahap ini, peneliti harus menganalisis apakah 

sumber yang dipilih layak untuk digunakan dalam penelitian sejarah. Proses kritik 

sumber harus dilakukan dengan hati-hati dan tidak sembarangan. Dalam tahap ini, 

penulis memberikan evaluasi terhadap sumber yang telah dikumpulkan, yang 

dipilih untuk setiap narasi dalam penulisan sejarah yang ditemukan.34 

Tahapan ini terdiri dari dua bagian, yaitu kritik eksternal dan kritik internal. 

Kritik eksternal berfokus pada keaslian sumber yang akan diteliti, yaitu untuk 

 
34Wasino dan E. S. Hartatik, Metode Penelitian Sejarah (Dari Riset hingga Penulisan) 

(Semarang: Magnum Pustaka Utama, 2018), hlm. 71. 



31 
 

 
 

menentukan apakah sumber tersebut autentik atau tidak, yang sering disebut 

sebagai asli atau palsu. Proses kritik eksternal sangat penting untuk memastikan 

bahwa sumber yang digunakan oleh penulis adalah sah. Jika sumber yang dianalisis 

berupa dokumen tertulis, peneliti harus melakukan pemeriksaan mendetail terhadap 

berbagai aspek, seperti jenis kertas, gaya penulisan, bahasa yang digunakan, serta 

struktur kalimat dan ungkapan yang terdapat di dalamnya. Selain itu, penulis juga 

harus menyesuaikan atau mencocokkan data tersebut dengan artikel, jurnal, atau 

buku yang telah membahas tema yang relevan secara umum.35 Langkah yang 

dilakukan pada kritik eksternal seperti mengamati sumber-sumber secara fisik 

seperti wujud kertas, pemakaian tinta, bahan kertas dan warnanya beserta bentuk 

dari dokumen. 

Sumber utama yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah kitab 

Tarikh Al-Tabari. "Tarikh al-Tabari," atau "Sejarah Al-Tabari," adalah karya 

monumental yang ditulis oleh sejarawan Muslim terkenal, Muhammad bin Jarir al-

Tabari, yang hidup antara tahun 838 hingga 923 M. Diterjemahkan oleh C. E. 

Bosworth, diedit oleh Ehsan Yar-Shater, dan diterbitkan oleh SUNY (State 

University of New York) Press tahun 1987. Karya ini merupakan salah satu sumber 

sejarah yang paling penting dan komprehensif dalam tradisi Islam, dan sering 

dianggap sebagai fondasi bagi studi sejarah Islam membahas tentang sejarah umat 

Islam dari zaman pra-Islam hingga akhir periode Abbasiyah. 

 
35Eva S. Wardah, “Metode Penelitian Sejarah,” Tsaqofah: Jurnal Penelitian Guru 

Indonesia, 2014, hlm. 172. 



32 
 

 
 

Peneliti melakukan Kritik Eksternal terhadap sumber utama merupakan kitab 

Tarikh Al-Tabari karya Muhammad ibn Jarir al-Tabari. Tarikh al-Tabari" dianggap 

sebagai salah satu sumber utama yang paling penting untuk studi sejarah Islam. 

Banyak sejarawan dan peneliti mengandalkan karya ini untuk memahami peristiwa 

dan konteks sejarah Islam. Dalam kritik eksternal ini, peneliti menilik pada "Tarikh 

al-Tabari," jilid ke-32 umumnya membahas periode sejarah yang berkaitan dengan 

pemerintahan Khalifah Al-Ma'mun dan peristiwa-peristiwa penting yang terjadi 

selama masa pemerintahannya seperti politik dan kebijakan, ilmu pengetahuan dan 

budaya, serta kehidupan sosial ekonomi. Adapun referensi tambahanya adalah buku 

"The House of Wisdom” oleh Jim Al-Khalili. Mendukung Kritik Eksternal ini, 

menggaris bawahi kritik ekternal yang di sampaikan adalah objektif dan terpercaya. 

Setelah menyelesaikan Kritik Eksternal, langkah selanjutnya adalah melakukan 

Kritik Internal. Tahap ini fokus pada menilai kredibilitas sumber-sumber sejarah. 

Untuk melaksanakan kritik internal, peneliti membandingkan satu sumber sejarah 

dengan sumber-sumber lain yang telah dikumpulkan dan diverifikasi sebelumnya 

dalam tahap kritik eksternal. Peneliti juga perlu menilai apakah sumber tersebut 

relevan atau tidak. Dalam penelitian ini, peneliti telah melakukan perbandingan 

antara berbagai sumber sejarah dan memastikan bahwa sumber yang digunakan 

memiliki relevansi dengan isu yang diteliti. 

 Langkah yang dilakukan pada kritik internal yaitu menelaah isi sumber secara 

mendalam dengan cara menguji keaslian, konsistensi, serta kredibilitas informasi 

yang terdapat di dalamnya. Pada penelitian dengan judul Kontribusi Khalifah al-



33 
 

 
 

Ma’mun dalam Pengembangan Bayt al-Hikmah Tahun 813–833 M, kritik internal 

dilakukan melalui analisis isi teks sejarah mengenai kebijakan al-Ma’mun, program 

penerjemahan, serta pengembangan ilmu pengetahuan. Selain itu, dilakukan 

perbandingan antar sumber untuk melihat kesesuaian fakta, objektivitas penulis 

sumber, serta kemungkinan adanya bias atau interpretasi yang dipengaruhi oleh 

latar belakang penulis sumber tersebut. 

1.6.4 Interpretasi 

        Tahap berikutnya adalah interpretasi, penulis menelaah keterhubungan antara 

sumber-sumber sejarah yang telah melalui proses verifikasi, guna mengidentifikasi 

data faktual yang terkandung di dalamnya. Proses ini terbagi menjadi dua bagian, 

yakni tahap analisis dan tahap sintesis.36 Pada tahap interpretasi ini penulis 

menggunakan tahap analisis, penulis melakukan analisis terhadap sumber-sumber 

untuk mengetahui bagaimana Kontribusi Khalifah Al-Ma’mun dalam 

pengembangan Bayt Al-Hikmah tahun 813-833 M. Penulis akan menganalisi 

Pustaka yang berjudul “Al-Ṭabarī. The History of al-Ṭabarī, Volume XXXII: The 

Reunification of the ʿAbbāsid Caliphate. Terjemahan. C. E. Bosworth. Albany: 

State University of New York Press, 1987.” dan “Cooperson, Michael. Al-Ma'mun. 

(Makers of the Muslim World). Oxford: Oneworld Publications, 2005. 

1.6.5 Historiografi 

Historiografi sering dipahami sebagai hasil atau karya yang dihasilkan dari 

penulisan mengenai peristiwa atau sejarah yang telah terjadi. Selain itu, 

 
36 Nugroho Notosusanto, Norma-norma Dasar Penelitian dan Penulisan Sejarah. Jakarta: 

Pusat Sejarah, 1971, hlm. 17. 



34 
 

 
 

historiografi juga dianggap sebagai alat komunikasi yang memungkinkan hasil 

penelitian untuk diungkap, diverifikasi, dan diinterpretasikan. Historiografi itu 

sendiri dapat dihasilkan melalui tulisan penelitian sejarah yang dilakukan oleh 

penulis mengenai suatu peristiwa.37 

Berdasarkan dari pengertian di atas dapat disimpulkan bahwa peristiwa 

sejarah memerlukan penelitian sebelum disajikan dalam bentuk historiografi. 

Dalam penulisan sendiri akan dilakukan dengan benar dan tepat jika menggunakan 

tahapan dari metode penelitian sejarah. Proses penulisan sejarah melibatkan 

penggunaan seluruh kemampuan berpikir dengan menerapkan teknik kutipan, 

pencatatan, pemikiran kritis, dan analisis. Tujuannya adalah untuk merangkum 

semua hasil penelitian atau temuan dalam sebuah tulisan yang komprehensif. Hasil 

dari penulisan sejarah memberikan gambaran yang jelas tentang proses penelitian 

dari awal hingga akhir, termasuk tahap perencanaan dan penarikan kesimpulan38 

1.7 Sistematika Penulisan 

Sistematika pembahasan dalam penelitian sejarah adalah sebuah penjabaran 

yang secara garis besar dalam tulisan didalamnya hanya menjelaskan tentang awal, 

isi dan akhir dari tulisan yang akan dijadikan penelitian. Pada penelitian ini sendiri 

berjudul “Kontribusi Khalifah Al-Ma’mun dalam pengembangan Bayt Al-Hikmah 

 
37Wasino dan E. S. Hartatik, Metode Penelitian Sejarah (Dari Riset hingga Penulisan) 

(Semarang: Magnum Pustaka Utama, 2018), hlm. 129. 
38Zuhdi Susanto, “Historiografi dan Metodologi Sejarah,” Buletin Al-Turas, 1996, hlm. 

52–56. 

 



35 
 

 
 

tahun 813-833 M”. yang mana terdiri dari beberapa BAB, dengan sistematika 

penulisan sebagai berikut: 

BAB I berisi latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian 

manfaat dan kegunaan penelitian serta tinjauan teoritis, metode penelitian sejarah, 

dan sistematika pembahasan. 

BAB II akan memaparkan mengenai “Profil Khalifah Al-Ma’mun” yang 

mana di dalamnya akan membahas tentang biografi Khalifah Al-Ma’mun sampai 

dengan latar belakang keluarga. 

BAB III akan membahas tentang “Kontribusi Khalifah Al-Ma’mun dalam 

pengembangan Bayt Al-Hikmah” di dalamnya akan menjelaskan mengenai 

peningkatan fasilitas dan sumber daya serta promosi ilmuan dan penelitian serta 

kolaborasi internasional 

BAB IV akan menjelaskan tentang “Dampak pengembangan Bayt Al-

Hikmah terhadap ilmu pengetahuan pada masa khalifah Al-Ma’mun” isinya akan 

menjelaskan tentang kontribusi Bayt Al-Hikmah terhadap ilmu pengetahuan dan 

pengaruh terhadap kebudayaan islam. 

BAB V berisi kesimpulan akhir dari penelitian dan saran-saran yang 

direkomendasikan berdasarkan pengalaman dilapangan untuk proses penelitian 

selanjutnya.


