BAB 2
LANDASAN TEORETIS

2.1 Kajian Teori
2.1.1 Ekplorasi Tari Merak Sunda

Proses pencarian atau penyelidikan terhadap gerakan yang sesuai dengan
kebutuhan atau tujuan tertentu disebut eksplorasi tari. Istilah ini merujuk pada
aktivitas menggali dan mengumpulkan informasi secara mendalam mengenai suatu
situasi atau objek guna memperoleh wawasan baru. Dalam konteks seni tari,
eksplorasi digunakan untuk memanfaatkan potensi ruang gerak tubuh dan mendorong
kreativitas dalam menentukan jenis gerakan yang tepat untuk mendukung

pengembangan motif gerak, khususnya dalam tari tradisional.

Eksplorasi merupakan sebuah proses di mana seorang penari melakukan
eksperimen dengan berbagai gerakan untuk menghasilkan beragam gaya. Dalam
proses ini, imajinasi berperan penting sebagai sarana untuk menginterpretasikan
pengalaman yang didengar, dilihat, atau dirasakan (Hawkins dalam (Fadul, 2019)).
Eksplorasi sebagai pengalaman penari, sebagaimana diketahui bahwa penari sudah
berpengalaman dan terbiasa dalam menarikan sebuah tarian dengan penjajakan atau
proses gerak tari untuk menghasilkan ragam gerak. Ekplorasi ini berupa imajinasi
yang dilakukan berdasarkan apa yang diamati, didengar, dan dirasakan oleh penari,
sehingga menciptakan gerakan tarian yang sesuai dengan ekspresi dan tujuan yang
diinginkan.

Eksplorasi dapat didefinisikan sebagai studi gerak yang dilakukan untuk
menciptakan sebuah karya tari. Agar eksplorasi lebih terfokus, kerangka kerja untuk
konten karya tari harus ditetapkan. Melalui eksplorasi gerakan yang didukung oleh
improvisasi, para penari telah menerima pelatihan reflektif untuk mengeksekusi
gerakan dengan pola ritme dan ekspresi (Nurjamil dkk, 2021). Tujuan dari penelitian
gerak ini adalah untuk menghasilkan sebuah karya tari yang harus
mempertimbangkan kerangka isi atau materi tarian. Eksplorasi ini harus dibantu
dengan improvisasi, Improvisasi merupakan pengalaman secara spontan dalam
mencoba atau mengeksplorasi berbagai kemungkinan teknik tari yang telah dipelajari

9



10

selama proses eksplorasi. Penari yang baik adalah penari yang mampu merefleksikan

gerak dengan baik yang tentukannya tidak terlepas dari ekspresi dan pola irama.

Dalam proses penciptaan komposisi tari, langkah awal yang dilakukan adalah
eksplorasi. Melalui eksplorasi gerakan yang dipadukan dengan improvisasi, para
penari mendapatkan pelatihan reflektif untuk mengembangkan pola ritmik dan
gerakan yang penuh ekspresi (Subowo dalam (Nanggita dkk, 2017)). Tahap awal
pada saat proses penyusunan komposisi tari adalah eksplorasi, yang didukung oleh
proses improvisasi, hal ini bertujuan agar penari dapat melakukan gerak dengan

ekspresi dan pola irama yang sesuai dengan tarian yang dibawakan.
Bagian Ekplorasi tari menurut (Fadul, 2019) meliputi:

a. Konsep gerak dasar tari tradisional.
b. Teknik & proses gerak dasar tari tradisional.

c. Prosedur gerak tari.

Meskipun setiap tarian mempunyai variasi gerakan, elemen energi, ruang, dan
waktu selalu menjadi ciri utamanya. Beragam kelompok etnis di Indonesia
menampilkan gaya tarian yang khas sesuai dengan identitas budaya masing-masing.
Karakteristik unik dari setiap gerakan tarian mencerminkan kekhasan budaya etnis
tersebut. Proses eksplorasi berbagai gerakan yang dapat digabungkan untuk
menciptakan sebuah tarian dimulai dengan memahami teknik dasar gerakan dalam
tarian tradisional. Teknik ini mencakup gerakan kepala, tubuh, tangan, dan kaki.
Sebagai contoh, tarian Sunda ditandai oleh penggunaan kekuatan yang seimbang dan
ritme yang moderat dalam setiap gerakannya. Sebagai contohnya adalah tari Merak

Sunda, tari ini memiliki keunikan pada konsep gerakan tarinya.

Tari Merak Sunda diciptakan oleh tokoh tari Sunda. Eksistensi Tari Merak
Sunda tidak terlepas dari keahlian para penari Sunda, khususnya Irawati, murid R.
Tjetje Somantri. Salah satu karyanya, yaitu Tari Merak Sunda tataan Irawati Durban,
telah menjadi ikon tarian tradisional Sunda di Jawa Barat. Tari Merak Sunda
merupakan hasil pengembangan dari karya kreasi baru yang direkonstruksi oleh
Irawati Durban berdasarkan tarian ciptaan R. Tjetje Somantri. Tarian ini tidak hanya



11

melengkapi genre tari Sunda tetapi juga mengembangkannya menjadi lebih dinamis,

elegan, atraktif, serta estetis (Mulyani, 2020).

Tari Merak awalnya diciptakan oleh R. Tjetje Soemantri untuk menyambut
para delegasi Konferensi Asia Afrika pertama yang diselenggarakan di Kota
Bandung pada tahun 1955. Tarian ini menjadi sorotan utama dalam konferensi
tersebut melalui pertunjukan yang melibatkan lima penari. Pada 10 Mei 1957 di
Gedung Pakuan dan 17 November 1958 di Yayasan Pusat Kebudayaan (YPK) Jalan
Naripan, Tari Merak juga dipentaskan untuk menyambut Presiden Rusia, Virsilop,
setelah sebelumnya tampil di Konferensi Asia Afrika (Ardjo, 2007). Menurut Ardjo
(2007), Tari Merak Sunda merupakan tarian kolosal yang menampilkan tokoh putri
lanyap, diiringi oleh lagu “Bendrong Sorog”. Tarian ini menggambarkan seekor
burung merak yang menari dengan anggun di alam bebas sembari memperlihatkan
keindahan bulu-bulunya. Gerakan yang ditampilkan dalam tarian Merak pada saat itu
sangat sederhana tapi yang teringat ada gerakan-gerakan kokoer, kembang kuray,
terbang. Selebihnya gerakan itu seperti umumnya tarian kupu-kupu dan gerakan
tarian putri (Mulyani, 2020).

Pada tahun 1965, Tari Merak R. Tjetje Soemantri dipresentasikan kembali
oleh Irawati Durban. Tari Merak Sunda merupakan inovasi dari Soemantri, baik dari
segi teknik maupun penampilan, yang mampu membawa kegembiraan dan
kebebasan ekspresi dalam gerakannya. Aim Abdurachim, seorang komposer tari,
menciptakan musik untuk Tari Merak Sunda dengan suasana yang enerjik dan
dinamis, menambah warna pada atmosfer yang penuh semangat. Hal ini tercermin
dalam iringan musik dan pengaransemen lagu Macal Ucul, yang disutradarai oleh
Mang Koko Koswara, Maestro Karawitan Wanda Anyar. Teknik penabuhan bonang
yang khas, dengan menggunakan pemukul di bagian belakang bonang, menghasilkan
suara tambahan yang mendukung gerakan Tari Merak Sunda yang lincah (Mulyani,
2020).

Tari Merak Sunda merupakan sebuah tarian yang bersifat dinamis dan
biasanya dipertunjukkan dalam konteks kelompok. Meskipun demikian, sebagai

bagian dari prosesi upacara pernikahan, Tari Merak Sunda telah mengalami



12

perubahan dan perkembangan. Irawati Durban menyatakan bahwa Tari Merak Sunda
adalah sebuah fenomena yang menarik, yang kerap dipentaskan dalam rangkaian
acara pernikahan dan menjadi salah satu tarian adat Sunda yang paling dikenal dalam

konteks tersebut.

Tari Merak Sunda yang merupakan hasil rekonstruksi oleh Irawati Durban
adalah salah satu contoh tari tradisional yang sangat populer, baik di dalam negeri
maupun luar negeri. Tarian ini sering kali diundang untuk dipertunjukkan di Istana
Negara sebagai bagian dari hiburan dalam menyambut tamu-tamu kenegaraan.
Adapun dari aspek koreografi tari Merak Sunda kreativitas Irawati Durban disusun
sebagai berikut: (1) ngalayang bébér buntut, trisik; (2) ngayun sodér, trisik; (3)
kiprah merak kuncung, trisik; (4) merak ulin, trisik; (5) merak ngibing sosodéran,
trisik (6) geleber merak mentang buntut, trisik (7) gigibrig, trisik dan (8) bibintik,

trisik.

Dalam tari Merak Sunda, sangat memperhatikan prinsip-prinsip beserta
pedoman tari klasik Sunda yang menghasilkan estetika gerakan. Melalui gerakan-
gerakan tersebut, terbentuklah etika yang dapat diinterpretasikan dalam konteks
kehidupan keseharian. Estetika dan etika terkait erat dalam budaya Sunda dan tidak
berdiri sendiri. Meskipun etika dan estetika sama-sama dihasilkan oleh masyarakat,
namun etika, yang seolah-olah merupakan hukum alam, juga mengandung aspek
estetika (Suryalaga, 2008 dalam (Jamaludin, 2022)).

Etika merujuk pada ukuran mengenai benar dan salah, baik dan buruk, yang
berhubungan dengan norma sosial dan sopan santun, serta nilai moral dan akhlak
yang bersumber dari ajaran agama. Dalam penerapannya, estetika dapat dipahami
sebagai “wadah”, sementara etika berfungsi sebagai “isi”. Isi tersebut harus
memberikan manfaat bagi martabat kemanusiaan, baik secara individual maupun
komunal, sementara wadahnya harus memiliki keindahan agar dapat menghasilkan
kenikmatan baik secara fisik maupun batiniah. Estetika merupakan bahasa perasaan,
sebuah ungkapan yang tercipta dan diterima melalui rasa yang diterjemahkan melalui
indera. Estetika tidak hanya memiliki makna denotatif, tetapi juga makna konotatif.

Dalam kehidupan masyarakat Sunda, estetika tercermin tidak hanya dalam seni,



13

tetapi juga dalam perilaku dan bahasa. Keindahan itu terkait dengan rasa (persepsi)

yang berhubungan dengan elemen waktu dan kondisi dalam kehidupan manusia.

Manusia dan seni memiliki hubungan yang tidak dapat dipisahkan. Manusia
memiliki hubungan dengan seni yaitu:
1. Manusia sebagai seminan.
2. Manusia sebagai pelaku.
3. Manusia sebagai peminat.

Gambar 2.1 Hubungan Manusia dengan Seni

Seni memiliki keterkaitan yang erat dengan manusia, di mana manusia
memerlukan seni untuk mencapai keseimbangan rohani dan batin. Hubungan antara
seni dan manusia dapat dipahami melalui teks dan konteks. Teks merujuk pada materi
beserta bentuk yang bisa diamati oleh manusia, sementara konteks merujuk pada isi

ataupun makna yang terkandung dalam karya seni tersebut.

Dari sejumlah pendapat tersebut melalui analisis sintesis, dapat disimpulkan
bahwa ekplorasi tari Merak Sunda adalah pengalaman penari dalam melakukan
penjajakan gerak untuk menghasilkan ragam gerak pada tari Merak Sunda.
Eksplorasi tari Merak Sunda ini meliputi konsep gerak dasar tari, teknik dan proses
gerak dasar serta prosedur gerak tari Merak Sunda. Tari Merak Sunda merekontruksi
tari Merak R. Tjetje Soemantri pada tahun 1965, tari Merak Sunda menjadi konsep
baru dari R. Tjetje Soemantri dari teknik maupun dari penampilannya. Tari Merak
Sunda bertujuan untuk menyambut tamu-tamu kenegaraan atau bangsawan, sehingga
tari ini sangat memperhatikan aturan dan patokan pada tari kreasi baru yang

menghasilkan estetika gerak, dari gerakan tersebut menghasilkan etika yang dapat



14

dimaknai dalam kehidupan sehari-hari. Tarian ini mempunyai karakter atau ciri khas
putri lanyap, bentuknya tari rampak, lagu pengiringnya Bendrong Sorog.
2.1.2 Konsep Matematika

Konsep matematika mengacu pada gagasan ataupun pemikiran yang menjadi
dasar serta fondasi bagi pengembangan berbagai cabang dalam bidang matematika
(Sadewo dkk, 2022). Menurut Saputra (2024) mengemukakan ‘“konsep-konsep
matematika ini meliputi prinsip, aturan, definisi, dan teori yang menggambarkan
hubungan antara angka, pola, dan ruang”. Contoh konsep matematika yang sering
dijumpai meliputi bilangan, operasi matematika, teori bilangan, statistika, kalkulus,
geometri, aljabar, dan teori graf. Setiap konsep tersebut memiliki definisi, aturan,
serta prinsip yang khas yang memungkinkan penerapannya dalam berbagai konteks,
baik dalam bidang matematika maupun di luar matematika. Pemahaman terhadap
konsep-konsep ini akan memperkuat keterampilan matematika, sebagai contohnya
kemampuan berpikir logis, menganalisis data, memecahkan masalah, serta membuat

prediksi yang tepat.

Menurut Mawaddah & Maryanti (2016), “konsep merupakan ide atau
gagasan yang dibentuk dengan memandang sifat-sifat yang sama dari sekumpulan
cksemplar yang cocok”. Konsep dapat dianggap sebagai pemikiran, ide, atau
pemahaman yang divisualisasikan dalam pikiran. Siswa dianggap mampu memahami
ide-ide matematika jika mereka dapat menemukan solusi, melakukan perhitungan
dasar, merepresentasikan ide dengan simbol, dan mengubah satu bentuk ke bentuk
lainnya, seperti pecahan dalam pelajaran matematika. Untuk mengulang ide,
mengkategorikan objek berdasarkan atribut tertentu, memberikan contoh dan
noncontoh ide, menyajikan ide dalam representasi matematika, menggunakan teknik
tertentu, dan menerapkan ide tersebut untuk memecahkan masalah saat belajar
matematika, seseorang harus memiliki pemahaman yang kuat tentang konsep

matematika.

Menurut Bishop (1994) mengemukakan bahwa ‘“matematika merupakan
suatu bentuk budaya dan sesungguhnya telah terintegrasi pada seluruh aspek
kehidupan masyarakat dimanapun berada”. Secara esensial, matematika dapat



15

dipandang sebagai suatu teknologi simbolik yang berkembang melalui keterampilan
atau aktivitas dalam lingkungan budaya. Oleh karena itu, pemahaman matematika
seseorang dipengaruhi oleh konteks budaya tempat ia berada, karena tindakan mereka
didasari oleh pengamatan dan pengalaman yang mereka miliki. Hal ini menegaskan
bahwa matematika merupakan bagian integral dari budaya yang telah menyatu dalam
berbagai aspek kehidupan masyarakat, baik dalam kelompok maupun pada tingkat
individu. Pemahaman serta penguasaan matematika menjadi sangat krusial dalam
kehidupan manusia di era modern ini. Dengan penguasaan matematika yang
memadai, kita mampu membuat keputusan yang lebih tepat dalam kehidupan sehari-
hari serta memahami bagaimana matematika terhubung dengan berbagai aspek
kehidupan kita.

Menurut Zayyadi (2021), “konsep matematika kadang muncul secara alamiah
melalui budaya masyarakat tertentu, melalui pengetahuan dan pandangan suku atau
kelompok masyarakat maupun individu tertentu tanpa melalui suatu Pendidikan
formal”. Konsep matematika dapat muncul secara alami melalui budaya masyarakat,
yang diturunkan secara turun-temurun oleh generasi sebelumnya. Konsep matematika
yang berkembang dalam konteks budaya ini dikenal sebagai etnomatematika, yang
tercermin dalam kegiatan dan praktik kehidupan sehari-hari, seperti berhitung,
pengukuran, perancangan bangunan, pengaturan waktu, penentuan arah dan lokasi,
serta berbagai aktivitas lainnya. Seperti yang diungkapkan oleh Wicaksono & Warli
(2022), “matematika sebagai budaya sebenarnya telah terintegrasi dalam seluruh
aspek kehidupan sosial masyarakat, dan matematika yang menyertakan budaya
tersebut disebut sebagai etnomatematika”. Hal ini mencakup rasa, rasa cipta, dan
cipta manusia yang diterapkan untuk beradaptasi dengan lingkungan sekitarnya, di
mana matematika merupakan wujud aktivitas manusia yang berakar dalam budaya
(Junaedi, 2020)

Dari beberapa pendapat tersebut melalui analisis sintesis, dapat disimpulkan
bahwa konsep matematika adalah suatu gagasan atau ide abstraksi untuk
mengelompokkan atau mengklasifikasikan objek-objek, kejadian-kejadian, kegiatan-

kegiatan, atau suatu hubungan yang di dalamnya merumuskan strategi penyelesaian,



16

menerapkan perhitungan sederhana, menggunakan simbol untuk memperesentasikan
konsep, dan mengubah suatu bentuk ke bentuk lain. Sehingga matematika merupakan
bentuk budaya dan sesungguhnya telah terintegrasi pada seluruh aspek kehidupan
masyarakat yang kadang muncul secara alamiah melalui budaya masyarakat tertentu,
melalui pengetahuan dan pandangan suku atau kelompok masyarakat maupun

individu tertentu tanpa melalui suatu pendidikan formal.

2.1.3 Etnomatematika

Etnomatematika adalah cabang ilmu yang berfokus pada pengkajian aspek-
aspek matematika dalam suatu budaya. Istilah ini berasal dari dua kata, yaitu “etno”
yang merujuk pada etnis, kelompok budaya, atau tradisi, dan “matematika” yang
mengacu pada ilmu tentang bilangan, hubungan antarbilangan, serta prosedur
operasional yang digunakan dalam penyelesaian masalah berkaitan dengan bilangan
(Latif & Hamka, 2019). Dengan demikian, etnomatematika mempelajari hubungan
antara konsep-konsep budaya dengan konsep-konsep matematika dari perspektif
budaya.

Etnomatematika pertama kali diperkenalkan pada tahun 1977 oleh
D'Ambrosio, seorang matematikawan asal Brasil. Dalam karyanya, D'Ambrosio
menjelaskan bahwa istilah ethomatematika atau ethnomathematics terdiri dari tiga
bagian, yaitu ethno, mathema, dan tics. Kata ethno merujuk pada aktivitas yang
dilakukan oleh kelompok masyarakat tertentu, termasuk suku, komunitas dalam suatu
negara, atau kelompok profesional. Aktivitas ini mencakup berbagai aspek seperti
bahasa, istilah khusus, simbol, kode perilaku, serta berbagai kegiatan lainnya.
Sementara itu, mathema memiliki makna proses mengetahui, memahami,
menjelaskan, dan  melakukan  berbagai aktivitas  seperti  mengukur,
mengklasifikasikan, membuat kesimpulan, menyandikan informasi, hingga
melakukan pemodelan. Akhiran tics mencerminkan seni dalam penerapan teknik
(D’Ambrosio dalam (Nurjamil dkk, 2021)). Secara konseptual, etnomatematika
didefinisikan sebagai praktik matematika yang berlangsung dalam berbagai
kelompok budaya, seperti masyarakat nasional, suku tertentu, kelompok pekerja,
anak-anak dalam rentang usia tertentu, maupun komunitas profesional (Andriono,
2021).



17

Etnomatematika merujuk pada berbagai aktivitas yang dilakukan oleh
kelompok masyarakat, suku, atau komunitas tertentu dalam suatu negara, termasuk
kelompok profesi di masyarakat. Aktivitas ini mencakup penggunaan bahasa, jargon,
simbol, kode perilaku, dan praktik yang bertujuan untuk memahami, menjelaskan,
dan melaksanakan kegiatan seperti pengukuran, klasifikasi, penarikan kesimpulan,

pengkodean, serta pemodelan.

Etnomatematika merupakan disiplin ilmu yang menjembatani hubungan
antara budaya dan matematika, sehingga memungkinkan penerapan konsep
matematika dalam berbagai praktik budaya kelompok tertentu. Pendapat ini sejalan
dengan pandangan (Subartini & Martyanti, 2017) yang menyatakan bahwa
ethomatematika adalah cabang ilmu yang bertujuan untuk memahami cara
matematika diadaptasi dari suatu budaya, sekaligus menggambarkan keterkaitan
antara budaya dan matematika. Dalam pandangan Destrianti (2019), etnomatematika
dapat diartikan sebagai penerapan konsep matematika dalam berbagai aspek budaya,
seperti aktivitas berhitung, pengukuran, perancangan bangunan atau alat, permainan
tradisional, penentuan lokasi, dan lain sebagainya. Lebih lanjut, Nuh & Dardiri
(2016) menambahkan bahwa etnomatematika mencakup praktik matematika yang
dilakukan oleh kelompok budaya tertentu, termasuk masyarakat perkotaan dan
pedesaan, kelompok buruh, anak-anak dari kelompok usia tertentu, masyarakat adat,

serta kelompok lainnya.

Etnomatematika dapat dipahami sebagai perspektif yang melihat dan
memahami matematika sebagai hasil dari suatu budaya. Budaya yang dimaksud
meliputi aspek-aspek seperti bahasa masyarakat, lingkungan, tradisi, cara
mengorganisasi, menafsirkan, mengonseptualisasi, serta memberikan makna pada
dunia fisik dan sosial (Ascher dalam (Puspadewi & Putra, 2014)). Menurut (Studi et
al., dalam (Nurjamil dkk, 2021)), terdapat sejumlah aspek yang menjadi fokus kajian

dalam etnomatematika, yaitu:

a. Simbol-simbol, konsep-konsep, prinsip-prinsip, serta keterampilan matematika
yang dimiliki oleh berbagai kelompok masyarakat, suku, atau bangsa.

b. Persamaan atau perbedaan dalam aspek-aspek matematis antara satu kelompok



18

masyarakat dengan kelompok lainnya, beserta faktor-faktor yang memengaruhi
perbedaan atau persamaan tersebut.

c. Karakteristik unik atau spesifik yang dimiliki oleh suatu kelompok masyarakat,
seperti pola pikir, sikap, dan cara berkomunikasi, yang berkaitan dengan
matematika.

d. Beragam aspek kehidupan masyarakat yang memiliki hubungan dengan
matematika.

Etnomatematika merujuk pada penggunaan keterampilan matematika,
gagasan, prosedur, dan praktik yang telah diterapkan oleh anggota kelompok budaya
tertentu di masa lalu, yang kini sering diterapkan dalam konteks masa kini (Rosa &
Orey, 2016). Konsep etnomatematika berakar pada kebiasaan masyarakat atau
kelompok tertentu, sehingga kajiannya terkait dengan aktivitas dan praktik sehari-
hari mereka. Kajian ini bertujuan untuk memahami bagaimana berbagai kelompok
masyarakat memahami, menjelaskan, menerapkan, dan memanfaatkan ide, prosedur,
serta praktik matematika dalam menyelesaikan masalah yang berkaitan dengan
kehidupan keseharian mereka (Rosa & Orey, 2016).

Kajian etnomatematika dapat didekati melalui tiga aspek utama, yaitu
matematika, pemodelan matematis, dan antropologi yang berfokus pada perilaku
manusia (Rosa & Orey, 2013). Ketiga aspek tersebut hadir dalam suatu budaya,

kebiasaan, atau ritual tertentu.

Cultural
Anthropology

Mathematics

» Ethomathematics

Mathematicd
Modeling

Gambar 2.2 Kerangka Etnomatematika (Rosa & Orey, 2013)



19

Etnomatematika adalah bidang yang berada di persimpangan antara
antropologi budaya, matematika, dan pemodelan matematika, yang berfungsi untuk
memahami serta mengintegrasikan berbagai konsep matematika yang terdapat dalam
praktik-praktik masyarakat, sehingga dapat dianalisis secara akademis.

Seiring dengan pesatnya kemajuan peradaban manusia, salah satu bidang
antropologi yang berkembang pesat adalah antropologi budaya. Tujuan utama dari
penelitian antropologi budaya adalah untuk menjelaskan bagaimana manusia dan
budaya berinteraksi dalam waktu dan lokasi tertentu (Diandra, 2021). Karena
merupakan makhluk sosial, manusia tidak dapat bertahan hidup sendiri dan biasanya
membentuk kelompok. Budaya, di sisi lain, adalah hasil dari usaha manusia yang
diakui dan diterima oleh kelompok sebagai konsensus. Manusia menggunakan akal
dan pikiran, khususnya ide atau konsep yang muncul dalam kesadaran pribadi, untuk
menciptakan budaya.

Menurut Kusherdyana (2020), “budaya merupakan kumpulan sistem aktivitas
manusia yang mencerminkan cara berpikir manusia serta menghasilkan apa yang
disebut sebagai hasil budaya”. Seni, yang tercipta dari aktivitas manusia yang
terhubung dengan berbagai sistem dalam tujuh unsur kebudayaan, dapat dipahami
sebagai hasil dari kebudayaan. Sebagai contoh, upacara keagamaan yang diiringi
dengan lagu atau tarian termasuk dalam sistem religi, sementara lagu dan tarian itu
sendiri berada dalam sistem kesenian. Dalam konteks ini, sistem kesenian dan agama
saling berinteraksi, membentuk suatu sistem baru yang dikenal sebagai sistem
budaya, yang terbentuk melalui praktik-praktik yang disebut tradisi.

Salah satu unsur kebudayaan di Indonesia adalah seni tari (Bahri, 2020). Pada
umumnya, seni tari dapat diartikan sebagai gerakan ritmis yang mencerminkan
karakter manusia dalam tindakannya (Dharsono, 2023). Seni tari memiliki berbagai
jenis, salah satunya adalah seni tari tradisional, yang berkembang sebagai hasil
pemikiran dan penerapan nilai-nilai kepercayaan masyarakat setempat. Tari
merupakan bentuk seni nonverbal yang memanfaatkan tubuh sebagai medium utama.
Tanpa adanya bahasa tubuh, tari dalam bentuk gerak masih bersifat verbal. Tari Barat
dan tari tradisional di Timur memiliki proses penciptaan yang berbeda. Tari Barat

telah berkembang menjadi seni yang independen, sehingga dapat ditampilkan tanpa



20

memerlukan konteks lain. Sementara itu, tari tradisional di dunia Timur, termasuk
Indonesia, umumnya dihadirkan dalam konteks festival atau ritus yang berkaitan
dengan siklus kehidupan komunal masyarakat. Munculnya tari tradisional dalam
masyarakat selalu terkait dengan cara hidup, sistem nilai, atau pandangan hidup
mereka. Seperti halnya dengan cerita lisan dan seni musik, tari juga memungkinkan
kita untuk memahami kebudayaan suatu masyarakat.

Menurut Williams dalam kajian sosiologi budaya, terdapat tiga komponen
utama yang perlu dipelajari, yaitu pertama, lembaga-lembaga budaya (institutions),
kedua, isi budaya (content), dan ketiga, efek serta norma-norma budaya (effects).
Dalam studi mengenai lembaga budaya, pertanyaan yang diajukan biasanya berkisar
pada siapa yang memproduksi produk budaya, siapa yang mengontrol, dan
bagaimana kontrol tersebut diterapkan. Kajian mengenai isi budaya cenderung
mempertanyakan apa yang dihasilkan atau simbol-simbol apa yang dikembangkan.
Sementara itu, komponen efek atau norma budaya akan berfokus pada konsekuensi
apa yang diharapkan dari proses budaya tersebut (Hadi, 2005). Ketiga komponen ini
saling berhubungan dan dapat dipahami dalam kerangka yang terintegrasi

sebagaimana ditunjukkan dalam skema berikut:

/

Content

Gambar 2.3 Tiga Studi atau Komponen Pokok Suatu Budaya

Dari beberapa pendapat tersebut melalui analisis sintesis, dapat disimpulkan
bahwa etnomatematika adalah suatu ilmu yang digunakan untuk memahami
bagaimana matematika diadaptasi dari sebuah budaya dan berfungsi untuk

menggambarkan kaitan antara budaya dan matematika. Budaya yang telah turun



21

menurun yang dipercayai memiliki makna dan unsur matematika didalamnya.
Karakteristik etnomatematika merupakan irisan antara antropologi budaya,
matematika, dan pemodelan matematika, yang digunakan untuk membantu
memahami dan menghubungkan ide-ide matematika yang beragam pada praktik yang

ditemukan di masyarakat untuk dikaji secara akademik.

2.1.4 Etnomodeling

Etnomodeling dapat didefinisikan sebagai pengetahuan yang dihasilkan dari
berbagai praktik matematika yang digunakan dalam budaya suatu komunitas
(Caldeira dalam Budiarto dkk, 2022). Etnomodeling merupakan Pendekatan
pedagogis Yyang diterapkan dengan mengaitkan keragaman bentuk budaya
matematika melalui proses penerjemahan, elaborasi masalah, serta penyusunan
pertanyaan yang berasal dari konteks non-akademik (Rosa & Orey, 2011).
Etnomodeling memiliki peran penting dalam mengembangkan berbagai instruksi
program etnomatematika, terutama untuk mengakomodasi objektivitas perubahan
konteks fundamental dari dialog antara antropologi budaya dan matematika setelah
peneliti dapat mendeskripsikan bentuk-bentuk etnomatematika.

Etnomodeling menggunakan kombinasi ideal yang berbeda dengan
pandangan tradisional mengenai pemodelan yang terdiri dari struktur dan
etnomodelan terorganisir yang mewakili informasi sosio-kultural, beragam cara
memanipulasi informasi, realisasi mekanis dan linguistik berbagai struktur,dan
penerapan cara-cara menginterpretasikan berbagai struktur dalam berbagai kelompok
budaya dan masyarakat (Orey, 2017). Proses ini jika dicermati merupakan
pengejawantahan dari sifat deduktif matematika. Proses tersebut tercermin melalui
fenomena, data, dan fakta yang dieksplorasi dari aktivitas budaya manusia dalam
kehidupan keseharian yang dikonstruksi dan diformulasikan menjadi model dan
konsep matematika. Aspek-aspek penting dari kolektivitas, penemuan, dan
kreativitas merupakan penekanan terhadap etnomodeling yang terkait dengan proses
simultan dalam membantu mengonstruksi dan mengembangkan pengetahuan
matematika (Orey, 2017).

Prosedur etnomodeling melibatkan praktik matematika yang dikembangkan
seerta diaplikasikan dalam berbagai situasi masalah kehidupan keseharian yang



22

dihadapi oleh anggota kelompok masyarakat (Rosa & Orey, 2012). Bentuk
etnomodeling sebagai upaya pengontrasan bentuk-bentuk etnomatematika dapat
mempermudah pengembangan kurikulum pembelajaran matematika sekolah, karena
model matematika yang dihasilkan merupakan hasil dari proses abstraksi dan
formulasi situasi di dunia nyata ke dalam struktur matematika maupun sebaliknya.
Pendekatan pedagogis, khususnya pada pembelajaran matematika dalam praktik
etnomodeling, dapat diartikan sebagai pendekatan yang bisa dimanfaatkan pada saat
pelaksanaan pembelajaran matematika sebagai suatu cara bagi guru dalam
mengajarkan matematika di ruang-ruang kelas. Ethomodeling sebagai evolusi dari
kajian terhadap bentuk etnomatematika mampu mewujudkan tujuan pedagogis
karena memiliki kapasitas untuk mengungkap dan mempelajari etnomatematika yang
memiliki peran lebih dari sekedar pemindahan pengetahuan, namun dapat menjadi
kegiatan yang memperkenalkan penciptaan pengetahuan (Freire dalam Budiarto,
2022).

Alasan yang mendasari argumentasi tersebut karena praktik dan konsep
matematika dari kelompok sosial dan karya pedagogis dikembangkan untuk tujuan
menafsirkan dan memecahkan kode pengetahuannya, memperoleh pengetahuan
matematika akademik, dan membuat perbandingan antara pengetahuannya dengan
pengetahuan akademik, sehingga mampu menganalisis hubungan kausalitas yang
terlibat dalam penggunaan kedua jenis pengetahuan tersebut (Knijnik dalam Umbara
dkk, 2021). Ketiga tujuan tersebut dapat diakomodir melalui etnomodeling sebagai
metodologi alternatif yang mampu menyelaraskan realitas antara dunia nyata dengan
dunia matematika yang beragam. Etnomodeling melalui penggunaan matematika
sebagai bahasa untuk memahami, menyederhanakan, hingga menuntasskan
permasalahan dalam kegiatan dunia nyata (Rosa & Orey, 2013), sehingga sulit untuk
mengakomodir persepsi matematika sebagai bahasa universal karena prinsip, konsep,
dan fondasinya berbeda di mana-mana di seluruh dunia (Orey, 2017).

Pemahaman mengenai etnomodeling akan berujung pada konseptualitas
hubungan horizontal dan vertikal yang bersifat kritis, konstruktivis, dan dialog
struktural yang kreatif dari sistem-sistem yang memiliki representasi yang berbeda

(Umbara dkk, 2021). Namun demikian, konseptualitas tersebut dapat



23

diinterpretasikan sebagai proses asimilasi konsep antropologi budaya dengan
etnomatematika melalui proses argumentatif dan konservatif antara pemodelan
matemati dengan antropologi budaya. Proses argumentatif dan konservatif dilakuka
melalui proses validasi ide dan restrukturisasi antara pemodelan matematis dan
etnomatematika dengan mempertimbangan penghormatan terhadap nila nilai yang
ada di dalamnya. Penghormatan tersebut terletak pada proses translasi maupun
transformasi berbagai ide dan aktivitas matematis yang dilakukan oleh masyarakat
dengan konseptualitas matematika yang relevan.

Berkenaan dengan keberagaman budaya yang menimbulkan keberagaman
konsep etnomatematika antara kelompok budaya dan relevansinya terhadap
pemodelan matematis, maka dibutuhkan suatu proses dalam mengintegrasikan
beberapa konsep yang dihasilkan dari kajian yang dilakukan melalui proses yang
sistematis sehingga mampu menghasilkan konsep yang aplikatif. Etnomodeling
diperkenalkan sebagai kerangka kerja penelitian teoretis tentang program
etnomatematika dan pemodelan matematis. Berkenaan dengan hal tersebut,maka
etnomodeling didefinisikan sebagai studi fenomena matematika dalam suatu budaya
yang berkaitan erat dengan konstruksi sosial yang terikat secara budaya (Rosa &
Orey, 2013). Berdasarkan konteks tersebut, etnomodeling dapat dianggap sebagai
persimpangan dari tiga bidang penelitian, yaitu: antropologi budaya,
ethnomathematics, dan pemodelan matematis. Konsep etnomodeling dapat

digambarkan sebagai berikut.

Cultural
Anthropology

Ethnomathematics

» Ethomodelling

Valuing
Respect

Mathematical
Modelling

Gambar 2.4 Konsep Etnomodeling (Rosa & Orey, 2016)



24

Berdasarkan gambar 2.4 di atas, nampak jelas bahwa etnomodeling sebagai
interseksi dari tiga pengetahuan, yaitu: etnomatematika, antropologi budaya, dan
pemodelan matematis. Etnomodeling merupakan proses struktural dalam
mengintegrasikan tiga konsep yang berbeda, namun memiliki irisan berdasarkan
lokalitas pengetahuan dan penghormatan terhadap nilai. Proses struktural tersebut
dapat digunakan untuk menghasilkan formula yang sederhana, sehingga konsep yang
dihasilkan dapat dengan mudah dipahami dan dijadikan acuan dalam
mendeskripsikan dan mengaplikasikan etnomatematika. Berdasarkan hal tersebut,
etnomatematika diharapkan dapat digunakan untuk menuntaskan permasalahan
dalam kehidupan keseharian. Dengan demikian, penting untuk menggarisbawahi
bahwa tidak semua model matematika yang dikembangkan oleh kelompok budaya
tertentu dapat dianggap sebagai praktik etnomatematika (Rosa & Orey, 2011)

Pendekatan etnomodeling ini memfasilitasi pengembangan dialog antara
pemodelan matematis dan antropologi budaya untuk mencapai transitivitas kritis
yang merupakan hubungan horizontal dan bukan vertikal maupun hierarki (Freire
dalam Rosa & Orey, 2016). Dengan demikian, peran etnomodeling dalam hal ini
adalah menjadi jembatan bagi integrasi antara ethomatematika, antropologi budaya,
dan pemodelan matematis.

Etnomodeling merupakan salah satu pendekatan metodologis alternatif yang
bisa dianggap sebagai aplikasi praktis etnomatematika (Rosa & Orey, 2011) yang
terikat oleh bentuk budaya dan pemodelan matematis (D'Ambrosio, 1990), sehingga
mampu memberikan kontribusi terhadap perolehan pemahaman yang lebih lengkap
mengenai praktik matematika yang dikembangkan oleh anggota kelompok budaya
(Rosa & Orey, 2012). Etnomodeling mampu menjembatani ide dan praktik-praktik
matematika berdasarkan aspek budaya dengan matematika akademik, sehingga
mampu mengikis bahkan menghilangkan kekaburan konsep matematika yang
muncul dalam suatu komunitas budaya. Etnomodeling dapat digunakan untuk
menggambarkan proses pemodelan sistem budaya lokal (emic) dengan representasi
global akademik (etic) dan penerjemahannya dilakukan melalui proses dialogis (Rosa
& Orey,2012).



25

Ketiga pendekatan tersebut dapat digunakan dalam etnomodeling.
Pendekatan emik dapat digunakan untuk memahami ide, prosedur, dan praktik
matematika yang dikembangkan oleh anggota kelompok budaya sehingga dapat
menjadi sumber inspirasi bagi hipotesis etic. Pendekatan etic dapat digunakan untuk
membandingkan berbagai komponen etnologi lintas budaya untuk memfasilitasi
komunikasi berdasarkan sudut pandang peneliti yang memahami konsep matematika
akademik. Pendekatan dialogis merupakan proses dialogis atau interaksi antara
tradisi pengetahuan emic dan pemahaman secara etic. Ketiganya diyakini mampu
mendefinisikan fenomena matematika dalam suatu kelompok budaya (Rosa & Orey,
2012).

Dari beberapa pendapat tersebut melalui analisis sintesis, dapat disimpulkan
bahwa etnomodeling adalah pendekatan metodologis alternatif yang dapat dianggap
sebagai aplikasi praktis atau matematika yang terikat oleh bentuk budaya dan
pemodelan matematis sehingga mampu memberikan kontribusi terhadap perolehan
pemahaman yang lebih lengkap tentang praktik matematika yang dikembangkan oleh
anggota dalam suatu kelompok budaya.

2.1.5 Filosofi

Filosofi merupakan landasan pengetahuan yang mendasari pengembangan
dan perancangan kehidupan. Hal ini sesuai dengan pendapat (Prabawati, 2016)
Filosofi adalah kajian mengenai kebijaksanaan, dasar-dasar pengetahuan, serta
proses yang digunakan untuk mengembangkan dan merumuskan pandangan hidup.
Filosofi merupakan upaya berpikir secara sistematis mengenai segala hal yang ada di
alam semesta, atau mengenai seluruh realitas, yang timbul dari rasa ingin tahu
manusia (Suprihatin, 2007). Manusia hanya merupakan bagian dari suatu proses
peristiwa, dan tanpa pola-pola tertentu, pengalaman manusia tidak memiliki makna.
Para filosof berusaha untuk menemukan pola-pola yang memungkinkan mereka
menarik kesimpulan mengenai suatu hal. Filosofi membantu manusia dalam
mengorganisasi gagasan serta mencari makna dalam pemikiran dan tindakan. Filosofi
tidak hanya mencakup pengetahuan mengenai seni, ilmu pengetahuan alam, dan
agama, melainkan juga berfungsi untuk menemukan, menjelaskan, dan membangun

hubungan antara berbagai disiplin ilmu tersebut dalam tataran teoritis.



26

Filosofi mencerminkan dimensi hubungan antara manusia dan Tuhan,
hubungan antarmanusia, serta hubungan manusia dengan alam (Sari dkk, 2018).
Filosofi juga dapat dipahami sebagai cara pandang masyarakat dalam memberikan
makna terhadap peristiwa atau fenomena yang berkembang dalam kehidupan sosial
mereka, yang diperoleh melalui proses pemikiran, perasaan, dan tindakan dalam
menghadapi suatu peristiwa (Suryadi, 2018). Filosofi ini berkembang secara turun-
temurun melalui jalur pewarisan budaya, yang terintegrasi dengan nilai-nilai budaya

yang ada.

Untuk menggali dan mengungkap kebenaran filosofi tersebut, digunakan teori
simbol yang relevan. Ernest Cassirer menyatakan bahwa kata “simbol” berasal dari
bahasa Yunani, yaitu “symbollein,” yang berarti “mencocokkan,” dan kedua bagian
tersebut dikenal sebagai “symbola.” Seiring waktu, kata ini berkembang menjadi
“tanda pengenalan” dalam konteks yang lebih luas, seperti pada anggota-anggota
masyarakat rahasia atau kelompok minoritas yang sedang diburu. Awalnya, simbol
merupakan benda, tanda, atau kata yang digunakan untuk saling mengenal, dengan
makna yang telah dipahami bersama. Cassirer, seorang ahli simbol, juga berpendapat
bahwa simbol tidak terikat pada kehidupan di luar kehidupan manusia, yang
menunjukkan betapa eratnya hubungan antara simbol dan manusia. Sebagai makhluk
yang berbudaya, manusia menciptakan simbol budaya dan melakukan tindakan
simbolis dalam berbagai aspek kehidupan budayanya. Simbol menjadi sangat penting
bagi manusia, karena hanya manusia yang dapat membentuk simbol sebagai makhluk
yang berbudaya dan berpikir. Cassirer juga menyebutkan bahwa manusia adalah
animal symbolicum, yang berarti bahwa manusia tidak dapat melihat, menemukan,
atau memahami dunia kecuali melalui simbol-simbol tersebut (Delistone, 2002
(dalam Nugraha, 2019)).

Penelitian ini didasarkan pada teori teks konteks yang dipaparkan dalam buku
Y. Sumardiyo Hadi yang berjudul “Kajian Tari Teks dan Konteks”. Menurut buku
tersebut, ada dua komponen utama dari strategi yang, meskipun memiliki potensi
untuk berdiri sendiri, pada kenyataannya saling berhubungan. Pertama, mengkaji
karya seni tari dari segi bentuk atau yang biasa disebut dengan “teks” atau lebih

menitikberatkan pada faktor intraestetik; kedua, menyelidiki konteks di mana



27

ekspresi tari itu dilihat atau hubungannya dengan disiplin ilmu lain atau lebih
menitikberatkan pada faktor ekstraestetik. Keberadaan tari dapat dianalisis melalui
pendekatan koreografis, struktural, atau simbolis, yang memungkinkan tarian dibaca
sebagai bentuk fisik atau teks. Pendekatan “teks” ini mencakup analisis terhadap
bentuk, teknik, dan gaya tari, serta penerapan analisis struktural dan simbolik. Dalam
perspektif komparatif, pengkajian terhadap “konteks” menjadi aspek yang penting
dan esensial dalam memahami dinamika sosial dan budaya masyarakat (Hadi, 2007).

Dari beberapa pendapat tersebut melalui analisis sintesis, dapat disimpulkan
bahwa filosofi adalah cara pandang masyarakat dalam memaknai peristiwa atau
fenomena yang tumbuh berkembang dalam masyarakat itu sendiri, melalui olah daya
pikir, daya rasa, dan kekuatan perilaku dalam sebuah peristiwa. Dimensi filosofi
mencerminkan hubungan antara manusia dengan Tuhan, hubungan manusia dengan
manusia, dan hubungan antara manusia dengan alam dengan kajian teks dan konteks

pada seni tari.

2.2 Hasil Penelitian yang Relevan
Beberapa penelitian yang berkaitan dengan konsep matematika pada Tari

Merak Sunda dapat diuraikan dibawah ini:

Tabel 2.1 Hasil Penelitian yang Relevan

Penulis,

No Judul Penelitian Hasil Penelitian Persamaan  Perbedaan
Tahun
Terdapat konsep Mengungkap | Mengungkap
matematika yang berhasil | konsep konsep
diungkap dari Gerakan tari | Matematika | matematika,
MENGUNGKAP Topeng Betawi. padz_i t_ari filosofi
KONSEP Allya | Terdapat nilai filosofis | ladisional - gerakan serta
1 MATEMATIS PADA F|krany yang terkandung pada Jawa Barat kor_.eografl
TARI TOPENG , 2020 | setiap karakter topeng tari tsarl l(;/le:jak
BETAWI Topeng Betawi dan tun 4, daln'
digunakan sebagai te n_o'\r;:o eklng
pelajaran hidup seseorang Sa“ q era
atau sekelompok orang. unda
o | ETNOMATEMATIKA: | Vina Gerakan tari sampurasun | Mengungkap | Mengungkap
EKPLORASI PADA Fathiya | dengan konsep konsep konsep




\[o]

Judul Penelitian

Penulis,

Tahun

Hasil Penelitian

Persamaan

28

Perbedaan

TARI SAMPURASUN | Aulia, matematika adalah sudut | Matematika | matematika

PURWAKARTA 2021 dan transformasi geometri. | dan filosofi | dan filosofi
Nilai-nilai filosofis yang pa(ég tari | Eerakan sf(_erta
rendngpeietn | [T | Koot
Sampuran Purwakarta
dilihat dari segi ontologi, Sunda ..
epistimologi dan gﬁg%%%ﬁz;an
aksiologi. budaya
Konsep matematika pada | Mengungkap | Mengungkap
Tari Kele. Konsep barisan | konsep konsep
aritmatika pada aktivitas Matematika | matematika
membilang, konsep dan filosofi | dengan kajian
transformasi geometri dan | pada tari Rosa & Orey
sudut pada aktivitas tradisional (2013) dan
menentukan lokasi, Jawa Barat | filosofi
konsep kesejajaran, yaitu dari gerakan dan

ETNOMATEMATIKA: | Ristiana | konsep garis, konsep daerah koreografi

3 TARI KELE CIAMIS |, 2023 | bangun datar, dan konsep | Ciamis Tari Merak
bangun ruang pada Sunda
aktivitas merancang. dengan kajian
Filosofi matematika antropolog
terdapat pada beberapa budaya, da.n
gerakan pokok Tari Kele etn_omodelmg
diantaranya berhubungan tari Merak
dengan arah gerak serta Sunda
pola lantainya.
Dari uraian di atas, terlihat persamaan serta perbedaan antara beberapa

penelitian dengan penelitian yang akan dilakukan. Persamaan utamanya adalah fokus

pada mengungkap konsep matematika dan filosofi secara umum pada seni tari

tradisional. Namun, penelitian ini memiliki kebaruan (novelty) dengan kekhasan,

yaitu tidak hanya mengungkapkan konsep matematika dan filosofi secara umum,

tetapi juga mengungkapkan etnomodeling dan filosofi dari gerakan dan koreografi

tari Merak Sunda berdasarkan kajian antropologi budaya.

Berbeda dari penelitian sebelumnya yang tidak mengungkap etnomodeling

dan filosofi dari gerak dan koreografi dari tari Merak Sunda, penelitian ini akan




29

mengkaji kaitan matematika, pemodelan matematis, dan antropologi pada perilaku
manusianya dengan kajian Rosa dan orey (2013). Dengan demikian, penelitian ini
akan fokus pada ekplorasi tari Merak Sunda dengan mengali konsep matematika,

filosofi pada gerakan dan koreografi, serta etnomodeling pada tari Merak Sunda.

2.3 Kerangka Teoretis

Sebenarnya, etnomatematika bukanlah konsep yang baru ditemukan di
Indonesia; konsep ini telah ada sejak awal perkembangan matematika, meskipun
masyarakat umum belum sepenuhnya menyadarinya. Etnomatematika dapat
didefinisikan sebagai kajian antropologi budaya dalam konteks matematika dan
pendidikan matematika, yang mencakup lebih dari sekadar aspek etnis atau suku,
yang dapat dianalisis melalui berbagai perspektif penelitian (Maemali dkk, 2020).

Etnomatematika adalah disiplin ilmu yang bertujuan untuk memahami
bagaimana konsep-konsep matematika diadaptasi dari budaya tertentu dan digunakan
untuk menggambarkan hubungan antara budaya dan matematika (Suhartini &
Martyanti, 2017). Penelitian ini menyoroti ciri khasnya dengan memperkenalkan
topik yang jarang dijadikan objek penelitian dalam konteks pendidikan. Dalam

perspektif antropologi, penelitian ini membahas tentang Tari Merak Sunda.

Tindakan seseorang dipengaruhi oleh apa yang mereka lihat dan rasakan,
sehingga latar belakang budaya mereka turut membentuk pemahaman matematika
mereka. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep filosofi dan
matematika dalam Tari Merak Sunda melalui observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Peneliti berperan sebagai instrumen utama dalam penelitian ini. Data
yang diperoleh dari observasi, wawancara, dan dokumentasi digunakan sebagai salah
satu instrumen penelitian. Setelah pengumpulan data, analisis dilakukan untuk
memverifikasi keabsahan data. Teknik analisis isi, triangulasi, dan identifikasi pola

diterapkan untuk memastikan akurasi data yang diperoleh.



30

Gambar 2.5 Kerangka Penelitian

2.4 Fokus Penelitian

Mempertajam penelitian ini, peneliti kualitatif menetapkan fokus. Spradley
(Sugiyono, 2022) menyatakan: “A focused refer to a single cultural domain or a few
related domains”. Maksudnya yaitu, fokus penelitian merujuk pada satu atau
beberapa domain yang saling terkait dalam situasi sosial. Dalam konteks penelitian
kualitatif, penentuan fokus dalam penelitian lebih didasarkan pada sejauh mana
informasi baru yang diperoleh dari situasi sosial (lapangan) dapat memberikan

kontribusi terhadap pemahaman yang lebih mendalam.



31

Berdasarkan pendapat tersebut fokus penelitian ini yaitu untuk
mengungkapkan etnomatematika, filosofi, dan ethomodeling yang terdapat dalam
Tari Merak Sunda di Studio PUSBITARI (Pusat Bina Tari Irawati Durban) yang
bertempat di Museum Sri Baduga JI. BKR No. 185, Kec. Astanaanyar, Kota
Bandung, Jawa Barat dan ISBI (Institut Seni Budaya Indonesia), JI. Buah Batu
No.212, Cijagra, Kec. Lengkong, Kota Bandung, Jawa Barat.



